erschienen in:

Die Vernunft in den Kulturen - Das Menschenrecht auf kultureigene Entwicklung;
Band 3 der Symposien ,Das eine Menschenrecht fiir Alle und die Vielen
Lebensformen / Theologie Interkulturell”; Theologie Interkulturell am Fachbereich
Katholische Theologie der Johann-Wolfgang-Goethe-Universitat Frankfurt am Main
e.V., 1992

hrsg. v. Johannes Hoffmann; Frankfurt (Main): IKO - Verlag fiir Interkulturelle
Kommunikation, 1995; ISBN 3-88939-384-5;
S. 267 bis 283

Narahari Rao
Warum sollen andere Traditionen 'respektiert' werden?

Einleitend mochte ich zwei Vorbemerkungen machen:

(a) Bei Anlassen wie dieser Konferenz hort man oft die Bitte, die Beitrage mogen doch
weniger theoretisch und etwas praktischer ausgerichtet sein. Ich méchte das Gegenteil
vertreten: Gelegenheiten wie diese sind daflr da, Uber die Art der Kategorien oder Begriffe
zu reflektieren, die wir benutzen, um praktische Situationen zu begreifen. Die Betonung
liegt auf "reflektieren”. Wir sind nicht hier, um praktische Entscheidungen fir dieses oder
jenes Projekt zu treffen, sondern um die Denkweise zu untersuchen, an die wir uns beim
Umgang mit Problemen wie "Entwicklung" gewdhnt haben, und um zu Uberprifen, ob
einige allgemeine Annahmen, die wir von unserem Milieu oder von unserer intellektuellen
Tradition ererbt haben, angemessen sind. Man kann an einem Beitrag nicht kritisieren,
dal er theoretisch ist, sondern dal} er, gemessen am behandelten Gegenstand, entweder
falsch oder irrelevant ist. Ich selbst kritisiere in diesem Sinne den Gebrauch von Max
Webers Modell im Thesenpapier (fur diese Konferenz erstellt von H.P. Siller, im folgenden
"Thesenpapier" genannt), aber meine Kritik richtet sich nicht darauf, dal} es ein
theoretisches Modell ist, sondern dal} es vollig irrelevant fur das Verstandnis der uns
beschaftigenden Probleme ist.

(b) Zunachst ein persénliches Bekenntnis: Ich neige zum Mil3trauen gegeniber dem Wort
"Kultur", vor allem, wenn es im Zusammenhang mit "Entwicklung" gebraucht wird. Im 19.
Jahrhundert waren es die Einschatzungen der angeblichen kulturellen Eigenschaften von
"Gesellschaften" und "Bevolkerungen" kolonisierter Lander, die zur Behauptung beitrugen,
dald diese nicht dieselbe Behandlung verdienten wie die Bevolkerung der metropolitanen
Lander Europas. Die berihmte Feststellung von J.S. Mill, eines ansonsten grol3en
Vorkampfers der Freiheit, dal} die indische Bevolkerung wegen ihres geringen
Zivilisationsniveaus eine reprasentative Regierungsform verdiene, ist nur ein Beispiel von
solcher Rede von Kultur, die trennt zwischen "uns" und "ihnen". [Solche Unterscheidungen
von 'wir' und 'sie' (oder ‘anderen') werden heute inhaltlich gleich, aber mit umgekehrten
Bewertungen, von vielen lokalen (regionalen) Diktatoren und Flhrungsschichten in Asien

©Narahari Rao



und Afrika unter der Bezeichnung 'einheimische Kultur' verwendet, um ihre eigensinnige
Politik zu rechtfertigen.] Wer mit den europaischen Beschreibungen der nicht
europaischen Lander aus dem 19. Jahrhundert vertraut ist, dem wird nicht entgehen, daf}
die Armut der kolonisierten Bevolkerung mit Hinweis auf unterstellte kulturelle Muster wie
"Nachlassigkeit" und "Selbstzufriedenheit" usw. erklart wurde. Heute ist man mit solchen
Feststellungen gewild zurickhaltender. Dem aufmerksamen Ohr werden aber
ausgetuftelte Variationen desselben Themas schwerlich entgehen, wenn davon die Rede
ist, dald "kulturelle Faktoren" fur das "geringe Entwicklungsniveau" in "Dritte Welt Landern'
verantwortlich sind. Nachdem diese aus dem 19. und beginnenden 20. Jahrhundert
stammenden Stereotypen in den funfziger und sechziger Jahren schlummerten, sind sie
mittlerweile wieder im Schwunge, wenn von Afrika und Asien die Rede ist (wozu zufallig
der industriell erfolgreiche ferne Osten gehort, dessen industrieller Erfolg haufig mit einem
vom Konfuzianismus gepragten Gehorsam in Verbindung gebracht wird). Einiges an den
"blofden" 6konomischen Erklarungen von Entwicklungsmodellen mag berechtigt sein, aber
es ist zu bemerken, dal} sie aus den flnfziger Jahren stammen, also unmittelbar aus der
Zeit nach dem Zweiten Weltkrieg, und neben anderem ausdriucklich die Absicht verfolgen,
rassistische Erklarungen wirtschaftlicher Armut zu vermeiden. Ich will hier nicht in Frage
stellen, daf} ein Uber blo3e Kapitalinvestitionen hinausgehender institutioneller Ansatz
geboten ist, um die Armut abzuschaffen. Aber es ist eine Sache, den institutionellen
Ansatz zum Verstandnis soziookonomischer Probleme zu vertreten und eine andere, die
Armut als Ergebnis von "zu einer anderen Welt gehdrend", "Fatalismus" oder "magisch-
mythischen" Einstellungen der Menschen oder wie auch immer zu deuten.

An dieser Stelle noch ein weiteres Wort zur Klarung: Meine Zurtckhaltung hinsichtlich der
Rede von 'Kultur' ist mehr als nur eine Distanzierung von der Rede von 'Mentalitat', um
das entgegengebrachte Verhalten zu begreifen. Der Gebrauch von 'Mentalitat' im Diskurs
Uber Asien und Afrika gehort nicht zur gleichen Art des Gebrauchs von Stereotypen wie
wenn man von "franzdsischer" oder 'deutscher" 'Mentalitat' spricht. Wahrend letzteres eher
einer Verallgemeinerung von Eindrucken entspricht, ist ersteres zusatzlich in eine
spekulative Geschichtstheorie eingebettet, die es unmoglich macht, sich von einer Reihe
von Annahmen zu befreien, die fur die Weltsicht des 19. Jahrhunderts charakteristisch
sind. So kann man diesen Beitrag auch u.a. als Versuch verstehen, den Diskurs Uber
Entwicklung von einer Terminologie zu befreien, die aus der Tradition der spekulativen
Geschichte des 19. Jahrhunderts stammt.

1. "Entwicklung” und "Kultur"

Betrachten wir zuerst die Begriffe im Thema dieses Symposiums: das Recht auf
kultureigene Entwicklung. Bevor ich auf die Punkte eingehe, die mit dem Gebrauch des
Adjektivs "kultureigen" zusammenhangen, mochte ich klaren, was wir unter "Entwicklung"
verstehen. Darunter fasse ich die beiden folgenden Aufgaben, und hoffe, daf} dieser
Vorschlag auf Konsens stof3t: (a) die Linderung des Leidens infolge 6konomischer
Benachteiligung, und (b) den Erhalt und die Weiterentwicklung des von friiheren
Generationen uberlieferten Wissens. Die erste Aufgabe, nehme ich an, wird intuitiv auf
Zustimmung stol3en. Die zweite Aufgabe dagegen wird von einem europaischen Publikum
nicht auf Anhieb als Entwicklungsaufgabe verstanden werden, in dessen Kopfen
"Entwicklung" allzulange mit so etwas wie "die armen benachteiligten Leute; sie brauchen
unsere Hilfe" verknUpft war. Die Menschen brauchen wohl tatsachlich Hilfe, doch wenn wir
Uber Entwicklung reden, meinen wir nicht, dal® wir die Lage verstreuter, von
Schwierigkeiten geplagter Individuen in Ordnung zu bringen haben, sondern wir beziehen

©Narahari Rao



uns auf Gruppen, die Ahnen haben und auf generationenlange Erfahrungen zurlckblicken
konnen. Sollte "Entwicklung" irgendetwas meinen, dann sollte es diese Menschen in die
Lage versetzen, diesen Erfahrungsschatz zu bewahren. Es ist schlie3lich nicht nur ein
Schatz, der "ihnen gehort", sondern das gemeinsame Erbe der Menschheit, und das sollte
nicht verloren gehen.

Der kritische Malstab, den wir an die Nutzlichkeit jedweden Entwicklungsmodells anlegen
sollten, besteht darin, ob es uns zur Analyse praktischer Situationen befahigt, um die
beiden erwahnten Aufgaben anzugehen.

Ich bin gebeten worden, hier Griinde anzugeben, die fir den 'Respekt' gegenlber anderen
Traditionen sprechen. Das geht wohl auf meine Kritik beim vorigen Kolloquium zurtck, in
dem ich ausflhrte, dal} es keinen Grund gibt, andere Traditionen zu respektieren, wenn
wir von Max Webers Bezugsrahmen ausgehen. Lassen Sie mich hierauf naher eingehen
und meine Uberzeugung begriinden, daf die Pluralitat der von Menschen geschaffenen
Traditionen ein Erbe der Menschheit ist und dal} sie nicht so sehr respektiert, dafur aber
um so mehr vor der Zerstérung beschitzt werden muf. Um es zu wiederholen: Der Grund
fur diesen Schutz vor Zerstorung ist, dal} diese Uberlieferten Erfahrungen ein wertvolles
Erbe der Menschheit darstellen. Nicht etwa gelten als Grund Uberlegungen der Art, daf3
die Menschen aus ihnen ihren Stolz oder ihre "ldentitat" beziehen, wie es das
Thesenpapier nahelegt. Die Frage der Identitat eines "Volkes" braucht nicht und sollte
meiner Meinung nach auch nicht Teil des Entwicklungsdiskurses sein. Solche Pseudo-
Fragen sind den politischen Ideologen verschiedener Coleur zu Gberlassen.

Nun zum zweiten Begriff "Kultur". Was kann die Idee meinen, Leute hatten ein Recht auf
"kultureigene Entwicklung"? Verschiedene Gruppen von Leuten in verschiedenen
Weltreligionen haben verschiedene Vergangenheiten. Demnach unterscheiden sie sich in
ihrem Verhalten und Handeln. Dies hat sicherlich Folgen fur die Probleme, denen man
sich typischerweise gegenubersieht, wenn man seine Wunsche verwirklichen will und
allemal bezuglich des Wesens dieser Wunsche selbst. Der Gebrauch des Wortes "Kultur"
in bezug auf diese sehr allgemeine Tatsache ist harmlos, und wirklich gibt es in diesem
Sinne keine andere Art der Entwicklung als die des "kultureigenen" Schlags. Das Papier
des Bundesministeriums fur Wirtschaftliche Zusammenarbeit (im folgenden "BMZ-Papier")
gebraucht das Wort "Kultur" in diesem Sinn - als Verhaltensweisen, die als Faktoren zu
berticksichtigen sind, wenn ein Projekt eingerichtet wird. In diesem Sinne ist jedes Milieu
durch "Traditionen" konstituiert, also durch zuruckliegende Erfahrungen und die
Geschichte einer Gruppe. Es gehort zu den Eigenschaften des Menschen, dal® man durch
Ubernahme von in friilheren Generationen erlangtem Wissen und Kénnen erwachsen wird.
In diesem Sinne bedeutet Mensch sein von der 'Tradition™ abhangig sein, egal ob jemand
nun in Afrika, Indien oder Europa geboren ist.

Wie man dieser Formulierung leicht entnehmen kann, bedeutet "Tradition' ein System von
Wissen. Zweitens: Definitionsgemal} kann keine Tradition unveranderlich sein. Sie mul}
von jeder Generation neu angeeignet und geschaffen werden, und dies um so mehr, wenn
eine Bevolkerung nicht schriftkundig ist und ihre Erfahrungen nicht in Form von auf Papier
gebrachten Texten bewahren kann. So verstanden, hiel3e mein Thema: "Warum muissen
verschiedene Traditionen bewahrt werden?" Die unmittelbare Antwort ist einfach: weil das
Wissen es wert ist, bewahrt zu werden. Meine Begrindung, warum unterschiedliche
Traditionen "respektiert" werden sollen, ist nur eine Ausfihrung dieser einfachen Antwort,
nicht mehr und nicht weniger.

©Narahari Rao



2. "Tradition" versus "Moderne"

Bevor ich diese Antwort im einzelnen ausflhre, sei die Aufmerksamkeit auf den "Kultur"-
Diskurs gelenkt, wie er im Thesenpapier anhand von Max Webers Modell gefuhrt wird.
Dieser Diskurs steht unter vielen Vorannahmen, auf die ich noch kommen werde. Es ist
zunachst augenfallig, daf in Webers Modell "Tradition" nicht im oben ausgeflhrten Sinn
gebraucht wird. Der Begriff wird vielmehr im Gegensatz zu "modern" gesetzt. Einige
Gruppen von Menschen sind angeblich durch die "Moderne" gekennzeichnet und andere
durch "Traditionen". Innerhalb dieses Bezugsrahmens fragt das Thesenpapier, was
"Rationalisierungspotentiale" und "Modernisierungspotentiale" in anderen "Kulturen" sind.
In dieser Frage wird das Wort "Kultur" vermutlich gleichbedeutend mit "Traditionen"
gebraucht, und bezieht sich auf diejenigen Regionen der Welt, die unter dem Pauschaltitel
"Dritte Welt" laufen. Sollte die Frage zu etwas nutze sein, muf® man annehmen, dal} die im
Thesenpapier suggerierten Kriterien fir "Moderne", namlich "Zweckrationalitat" und
"formale Rationalitat", auf eine Gesellschaft in einer wirklichen Epoche angewendet
werden konnen. Vermutlich ist die Epoche von der Renaissance bis zum 20. Jahrhundert
in Europa ein solcher Anwarter dafur. Aber "Moderne" im Sinne von "Zweckrationalitat"
und "formaler Rationalitat" als die vorherrschenden Faktoren einer Gesellschaft deckt nicht
allzu viele Aspekte dieser Epoche ab. So ist z.B. die Formation eines Systems von
Nationalstaaten auf jeden Fall ein Ergebnis der "Modernisierung", verstanden im
epochalen Sinn. Jeder Staat hat seine Fahne, seine Aufmarsche und Nationalfeiertage,
seine Hymne und seinen Friedhof des unbekannten Soldaten. Ahnlich ist das Auftauchen
der Institutionen des Kunstmuseums, ja der Kunstpraxis als separater Lebenssphare, eine
herausragende Erscheinung dieser Epoche. Kann eines der Kriterien von "Moderne", sei
es "Zweckrationalitat" oder "formale Rationalitat" zur Erklarung dieser Erscheinung
herangezogen werden? Natlrlich kann man die Zweckrationalitat oder formale Rationalitat
in der Weise neu definieren, dal sie das betreffende Phanomen erklaren. Doch macht
solch ein Definitionstrick diese Kriterien unbrauchbar fir Zwecke der Abgrenzung
'moderner' von 'nicht-modernen' Milieus. Schliel¥lich besteht das Kardinalprinzip des
Funktionalistischen Ansatzes in der Anthropologie darin (wie von Malinowski
vorgeschlagen worden ist), dal® man davon ausgeht, dal} jeder bedeutende Faktor, der in
einer 'Gesellschaft' identifiziert werden kann, den einen oder anderen Zweck erfullt, d.h.,
Zweckrationalitat ist per Definition konstitutiv fur jede 'Gesellschaft'.

Einen Anschein von Gultigkeit der vorgeschlagenen Kriterien gibt es nur auf
Okonomischem Gebiet. Gesteht man aber zu, dal® nur die wirtschaftliche Sphare unter den
Geltungsbereich dieses Modells fallt, gibt man vieles von seiner Substanz dahin. Um ein
Beispiel zu nennen: die Unterscheidung von wissenschaftlich-rationaler und magisch-
mythischer Einstellung, die Webers Gegenuberstellung von modern und vormodern
zugrundeliegt. Es handelt sich um ein Schlliisselmoment, auf das ich im nachsten Absatz
kommen werde. Hierbei wird unterstellt, dal} die erfolgreiche kapitalistische
Wirtschaftsaktivitat der wissenschaftlich-rationalen Einstellung bedarf, die derselben
Theorie zufolge diejenigen nicht haben, die der magisch-mythischen Einstellung
anhangen. Landlaufig wird angenommen, dal’ es zur magisch-mythischen Einstellung
gehort, Astrologen zu konsultieren. Dennoch befragen eine grof3e Anzahl indischer
wirtschaftlich erfolgreicher Industrieller und sehr erfolgreicher Top-Wissenschaftler ganz
regelmaldig Astrologen, ehe sie wichtige Geschaftstermine vereinbaren. Weiterhin ist auf
die Tatsache hinzuweisen, dal eine ganze Reihe wissenschaftlicher Mitarbeiter des
indischen Raumfahrtprogrammes zur ersten studierenden Generation streng orthodoxer

©Narahari Rao



brahmanischer Familien gehéren (d.h. von Familien, die strikt brahmanische Riten
pflegen). Mir wurde gesagt, dall zahlreiche Mathematiker und Physiker, die aus Indien in
die USA ausgewandert sind, sogar im veranderten Milieu der USA ihre Uberlieferten
rituellen Traditionen beibehalten, wahrend sie gleichzeitig mit Erfolg wissenschaftliche
Karriere machen. Ein anderes Beispiel ist die Intelligenzia von Hongkong, die unbestritten
Teil eines erfolgreichen Kapitalismus ist. Aber sie hangen so sehr der angeblich magisch-
mythischen Einstellung an, da® wahrend der jlingsten, durch Befirchtungen wegen der
Abtretung Hongkongs an China ausgeldsten Auswanderungswelle eine Handelsfirma ein
hochprofitables Unternehmen griindete, das zu einem erklecklichen Preis den
ausgewanderten Familien die Friedhofsreste der Ahnen nach Kanada oder Australien
lieferte. Nun kann man diese Leute des inkonsistenten Glaubens schmahen, aber eine
andere Sache ist es, angesichts solcher Beweise immer noch mit Webers Modell arbeiten
zu wollen. Ich mdchte daher solche Einzelheiten wie "Zweckrationalitat" und "formale
Rationalitat" beiseite lassen und mich nun auf die Konsequenzen konzentrieren, die
dieses Modell bezuglich nichteuropaischer Gesellschaftsmilieus hat.

3. Der Ursprung des soziologischen Theoretisierens und die
Gegenbildkonstruktion

Der ursprungliche Zusammenhang, in dem "Moderne" und "Tradition" einander
entgegengesetzt wurden, war nicht dazu gedacht, das Entwicklungsproblem im Sinne der
Erreichung eines hoheren allgemeinen Lebensstandards der Bevolkerung zu
thematisieren. In der Aufbruchzeit des modernen industriellen Milieus im 19. Jahrhundert
waren sich die Denker dessen Einzigartigkeit in der Geschichte sehr bewulf3t. Ihr Interesse
richtete sich darauf, diese Einzigartigkeit und die Entstehungsprozesse zu verstehen, um
maoglicher Tendenzen und Gefahren einer solchen Entwicklung gewahr zu werden.
Geschichte und Struktur von "Gesellschaften" anderswo waren nur insofern interessant,
als sie zu diesem Verstandnis beitrugen. In dieser Lage entstand die Art und Weise, wie
nach anderen "Gesellschaften" und "Kulturen" gefragt wurde:

- In welcher Hinsicht kann "Die Moderne" vormodernen Gesellschaften gegenubergestellt
werden? Diese Frage fuhrte unweigerlich dazu, andere Gesellschaften in Begriffen solcher
Eigenschaften zu fassen, die die moderne Gesellschaft angeblich Gberwunden hatte.

Bezuglich der Gesellschaftsdynamik lautete die Frage:

- Welche Dynamiken vorindustrieller Gesellschaften fihrten zur Entstehung der modernen
industriellen Struktur? Dieser Fragestellung entsprechend und um die identifizierten
Eigenschaften als notwendigerweise zur Industriegesellschaft fUhrend darzustellen, wurde
gefragt:

- Was ist der Grund fiir das Nicht-Entstehen moderner industrieller Strukturen in
nichteuropaischen Gesellschaften?

In dem hier vorgegebenen Rahmen ist es nicht moglich und auch nicht notwendig, im
einzelnen nachzuforschen, warum so viele Begriffe im Hinblick auf nichteuropaische
Kulturen diesem zum oben genannten Zweck entwickelten Modell entlehnt sind. Karl Marx
und Max Weber - zwei Denker, deren Kategorien unser Denken Uber andere
'‘Gesellschaften' sehr beeinfludt haben, auch wenn wir uns diesen Ursprungs nicht bewuf3t
sind - wollten die charakteristischen Zige der 'modernen Gesellschaft' aufzeigen, indem
sie Erklarungen fur zwei Merkmale ihres Milieus suchten, die ihnen damals ins Auge

©Narahari Rao



fielen: (a) die enorme technische Produktivitat der 'Gesellschaft', in der sie lebten und (b)
die rechtliche und politische Form, in der dies stattfand.

Nach Max Weber ist die Antwort auf (a) die westliche Naturwissenschaft, die er wie viele
andere der mythischen Einstellung zur Natur gegenubersetzt. Das Wesen ersterer
identifiziert Weber wie auch Marx als "freie Arbeit". "Wissenschaftliche" Einstellung zur
Natur und die rationale Organisation des "freien" Individuums wurden als
Definitionsmerkmale der modernen Gesellschaft betrachtet. Im Gegensatz hierzu ist die
Dynamik vormoderner Gesellschaften nach Weber von "magischen und religidésen
Machten und die am Glauben an sie verankerten ethischen Pflichtvorstellungen" bestimmt.
Sein soziologisches Hauptwerk war der Frage gewidmet, welche Art religidser Ethik in der
Geschichte des Abendlandes die Entstehung der Moderne forderte und deren Entstehung
in anderen sogenannten Hochkulturen wie Indien und China verhinderte. Dies gab die
Inhalte vieler anderer Arbeiten im 19. und 20. Jahrhundert vor. Einerseits sollte das
Kriterium zwischen der wissenschaftlichen und der religiés-mythischen Einstellung zur
Natur unterscheiden. Ahnlich wurde versucht, den Begriff des sozialen Verhaltens freier
Unterordnung unter die Rechtsordnung von dem der personlichen Unterordnung entweder
unter die Konformitat mit der Tradition oder unter Gefuhle wie Angst abzugrenzen (ein im
19. Jahrhundert oft benutzter Begriff ist der vom "asiatischen Despotismus", der dieser
Gegenuberstellung entstammt).

An anderer Stelle habe ich auf einige begriffliche Fehler bei der Erstellung solcher Modelle
hingewiesen. Flr unsere Zwecke ist es wichtig, auf die urspringliche Absicht dieses
Modells hinzuweisen, namlich historische Tendenzen und die der industriellen und
kapitalistischen Gesellschaft innewohnenden Gefahren auszumachen. Es sollte kein
Modell sein, aus dem politische Rezepte fur gesellschaftliche Veranderungen hatten
gewonnen werden kdnnen. Erst in den spaten funfziger Jahren dieses Jahrhunderts wurde
das Modell fur diesen Zweck ausgerichtet. Die Umwandlung eines Modells, das
gesellschaftlliche Tendenzen identifizieren sollte, in ein Instrument fur politische
Handlungsweisen, bringt bestimmte Verzerrungen mit sich. Die Hauptverzerrung ist
unsere Sichtweise dessen, was nicht-westliche (oder nicht-industrielle) Gesellschaften als
Gegenbilder zu westlichen Gesellschaften sind, und die daraus folgende Unfahigkeit, die
Spezifitat verschiedener Milieus an verschiedenen Orten auszumachen. Gleichzeitig
verstellt die Sichtweise anderer Kulturen als Gegenbild der westlichen Gesellschaft den
Blick fur den mdglichen Beitrag verschiedener Traditionen zum allgemeinen Erbe der
Menschheit. Um das Anliegen der Organisatoren von "Theologie Interkulturell"
aufzugreifen, sei gesagt, dal} dieses Modell nicht zum interkulturellen Dialog beitragt, denn
es erlaubt, andere Kulturen nur in einer Art zu sehen: entweder als Gegenbilder der
eigenen Kultur oder als deren Vorgeschichte.

4. Entwicklungsprozel als Kampf zwischen "westlich" und "nicht-westlich"
Das Thesenpapier und das BMZ-Papier enthalten mehrfach Annahmen, die auf diesem
Modell beruhen und die unsere Redeweise Uber nichteuropaische soziale Milieus massiv
beeinflussen. Uber zwei von ihnen, die eng miteinander zusammenhangen, mochte ich

hier sprechen:

(a) der Gedanke der "Universalgeschichte",
(b) die soziologische Fiktion einer einfachen homogenen Gesellschaft, in die

©Narahari Rao



"Verwestlichung" und "Modernisierung" einbrachen.

Ich beginne mit dem zweiten. In der Diskussion um gesellschaftliche Fragen Asiens und
Afrikas herrscht die Vorstellung, der Gesellschaftsprozef sei ein Kampf zwischen der
"ursprunglichen", "einfachen" oder "stagnierenden" Gesellschaftsformation auf der einen
Seite und der "Verwestlichung" auf der anderen. Je nachdem, ob man den Westen fur
"fortschrittlich" oder "dekadent" halt, spricht man eher von der "fortschrittlichen" Rolle der
"Verwestlichung" oder man gesteht zu, dal} "die Verwestlichung unvermeidlich, wenn auch
vielleicht bedauerlich" ist. Oder aber man beklagt, der "Westen" habe das Bdse gebracht.
In beiden Fallen beginnt die Geschichte der Bevolkerung, die Objekt der "Entwicklung" ist,
als sie mit dem "Westen" in Kontakt kam, sei es als eine Geschichte der Erlésung von der
Unwissenheit oder als Geschichte der Verstol3ung aus dem Garten Eden.

Kein Zweifel, die Ankunft von Kapitalismus und Kolonialismus haben die gesellschaftlichen
und wirtschaftlichen Institutionen, die bis dahin bestanden, kraftig durcheinandergeruttelt.
Aber nur unter der Voraussetzung, daf} die Gesellschaftsformationen der "anderen"
Kulturen einfach waren, ist die Gegenuberstellung 'einfacher', 'homogener' Einheiten auf
der einen Seite und vom Kapitalismus und der "Verwestlichung' eingefuhrter komplexer
Strukturen andererseits sinnvoll. Woher kommt diese Unterstellung? Eines ist gewil: sie
entstammt nicht empirischer Beobachtung. Was bedeutet "einfach" in der "Gesellschaft"
eines sudindischen Kiustendorfes, wo allein unter dem Titel "brahmanisch" funf
verschiedene Kasten bezeichnet werden, die einander von der Speisetafel ausschliel3en,
und die unter ebensovielen Gruppen leben, die ein Dutzend weiterer Kastennamen
tragen? Diese verschiedenen Gruppen haben Wechselbeziehungen mit anderen Gruppen
des Dorfes, die ebenso breit gefachert sind. Die oft verwendete (und bis heute von
deutschen Medien verbreitete) Stereotype von den vier Kasten, zu denen noch die
"Unberuhrbaren" kommen und die das "traditionelle Indien" ausmachen sollen, ist eine
Erfindung der Indologie, die sich auf einige vor fast zehn Jahrhunderten geschriebene,
abstruse Texte bezieht, die gewil} nicht geschrieben wurden, um eine Beschreibung der
damaligen indischen Gesellschaft zu liefern. Man beachte, dal® es lange vor der britischen
Kolonisierung Indiens Handel zwischen Indien und Arabern gab, dal} es auf dem
gesamten Subkontinent Muslime, Christen, Parsis, Juden und jedwede Zahl anderer
Gemeinschaften gab. Sogar ein Kanarisisches literarisches Werk aus dem

13. Jahrhundert erwahnt die Streitigkeiten zwischen funf verschiedenen Gemeinschaften
am Hofe eines Kdnigs in der Gegend von Hubli-Harihar (im Inneren Karnatakas). Obwohl
die ernsthafte historische Forschung in den Anfangen steht, gibt es genligend Beweise
daflr, dal} das autarke indische Dorf eine Erfindung von Soziologen ist. Auch im Hinblick
auf Afrika kann die Gesellschaft in prakolonialer Zeit nicht sinnvoll mit der im Thesenpapier
gegebenen Typologie von Gesellschaften angegangen werden. Dal} ein komplexes
Beziehungsgefuge zwischen afrikanischen "Stammen" und arabischen Handlern
bestanden hat, bestreitet man kaum, aul3er wenn man eine spekulative Weltgeschichte
entwirft oder soziologische Modelle einer Menschheitsevolution konstruiert. Um aber bei
Indien zu bleiben: Allzulange ist sowohl rechtes als auch linkes Denken Uber und in Indien
gekennzeichnet durch den Slogan "das wahre Indien besteht aus einfachen
Dorfgemeinschaften". Diese Annahme stammt nicht aus empirischer Forschung, sondern
vielmehr aus Modellen von Soziologen, die hauptsachlich aus dem Motiv entstanden, die
Einzigartigkeit der Industriegesellschaft zu verstehen, die im Europa des 19. Jahrhunderts
entstand.

5. Der Mensch als Gattungswesen und soziale Wandlung analog zum

©Narahari Rao



biologischen Wachsen

Ich werde jetzt nachzeichnen, wie eine solche Pramisse aus der soziologischen Theorie
des 19. Jahrhunderts hervorgegangen ist. Wie bereits vorher erwahnt, waren die Denker
des 19. Jahrhunderts damit beschaftigt, die Entstehung bestimmter Merkmale
aufzuzeigen, die ihnen in dem Milieu, in dem sie lebten, einmalig schienen. Wenn man
nun darangeht, die Entstehungsgeschichte eines Merkmales zu schreiben, kann man so
verfahren, dal® man erst die einfachen Anfange und anschlie3end die Uber einen gewissen
Zeitraum erworbene Komplexitat beschreibt. Ist man zum Beispiel an dem komplexen
Kreislauf des Geldes interessiert, kann man mit dem Naturaltausch beginnen, sodann
darstellen, wie die Gewohnheit entsteht, eine bestimmte Ware mit der Funktion eines
allgemeinen Zahlungsmittels auszustatten, wie diese Standardware durch Minzen und
Noten ersetzt wird, usw.. Man kann daflr pladieren, diesen Vorgang als Entwicklung von
"einfach" zu "komplex" zu betrachten. Wenn aber die Entstehung der gesamten
komplexen Struktur untersucht werden soll, greift diese Methode nicht mehr. Sozialer
Wandel ist eher als Ubergang von einer komplexen Konfiguration zu einer anderen
komplexen Konfiguration zu begreifen. Im 19. Jahrhundert wurde die Adaquatheit der
Beschreibung des sozialen Wandels als Wandel vom Einfachen zum Komplexen durch
zwei weitere Annahmen plausibel gemacht: (I) daf’ die humangeschichtliche Entwicklung
nach dem Muster des biologischen Wachsens konzipierbar sei, und (ll) daf} die
motivierende Kraft der Geschichte in einem einzigen (metaphysischen) Faktor wie dem
der 'Realisierung von Freiheit' zu suchen ist.

Es ist plausibel, ein Neugeborenes als potentiellen Erwachsenen zu sehen, und Stadien
seines Heranwachsens als aufeinanderfolgende Aktualisierungen dieser im Kind
vorhandenen Potentiale. Man kann auch bei Personen, die in einem bestimmten Stadium
steckenbleiben, von Entwicklungshemmung reden. Die Verbindung zwischen
gesellschaftlichem Wandel und biologischem Wachsen wurde urspringlich durch eine von
Kant vorgebrachte Theorie der Geschichte hergestellt, und diese bestimmte das ganze 19.
Jahrhundert hindurch die deutsche Geschichtsphilosophie, zu deren Erben das
Webersche Modell gehdért. Kant zufolge ist der Mensch so veranlagt, dal’ er sein Wesen
nur durch die Entwicklung der ganzen Gattung verwirklichen kdnne, wohingegen das
ganze Potential einer Tiergattung in einem individuellen Exemplar realisierbar sei. Das
Wesen des Menschen sei seine Fahigkeit zur Selbstbestimmung. Er habe sich von der
animalischen Existenz insofern emanzipiert, als er sich von der Determinierung durch
aulere Krafte und Vorgange emanzipiert habe. Geschichte ist dann die Geschichte von
der allmahlichen Entwicklung solcher Institutionen ("Kultur"), die dem Menschen
ermoglichen, uber eigene Lebensweisen und Bestimmung zu entscheiden. Kultur ist das je
erreichte Entwicklungsniveau dieser Fahigkeit. Mit anderen Worten: die verschiedenen
Kulturen der Welt sind gekennzeichnet durch unterschiedliche Niveaus der Verwirklichung
des Wesens des Menschen. Dies ist das Denkmodell, in dem die Suche nach einem
bestimmten Hauptfaktor als Determinante fur die Evolution menschlicher Gesellschaften
einsetzte. Marxens Option ist die Technologie, deren Entwicklung als Gradmesser fur die
Emanzipation des Menschen von Naturzwangen gesehen werden kann. Webers Option ist
die "Entzauberung der Welt" - sie ist die mentale Voraussetzung, um die Natur fir die
eigenen Zwecke zu nutzen ("die Mittel-Zweck-Rationalitat").

Diese grandiose Konzeption kann uns ein erhabenes Gefuhl Uber den Gang der

menschlichen Geschichte zu einem vorbestimmten Ziel der Freiheit vermitteln. Aber kann
sie uns mit den intellektuellen Mitteln ausstatten, die es uns gestatten, die tatsachlich

©Narahari Rao



vorliegenden Aufgaben der Entwicklung zu bewaltigen? Wenn es unsere Aufgabe ist, die
wirtschaftliche Not der Menschen zu lindern, missen wir sowohl die lokalen als auch die
globalen Krafte begreifen, die in einem Milieu in der Weise auftreten, dal} sie sowohl eine
Unfahigkeit, sich der Ausbeutung zu widersetzen, als auch ein Unvermogen, widerwartiger
Bedingungen Herr zu werden, verursachen. Die sowohl bei Marx als auch bei Weber
zugrundeliegende Idee ist die einer menschlichen Gesellschaft als ein in sich
geschlossenes Ganzes und eines sozialen Wandels als Ergebnis der inneren Dynamik
eines solchen Ganzen (was der Soziologe A. Giddens als "das endogene
Entfaltungsmodell des Wandels" bezeichnet hat). Die Frage ist, welche Art der Erkenntnis
aus einem solchen Modell des Wandels fur die Praxis gewonnen werden kann? Alles was
wir mit seiner Hilfe tun kdnnen, ist ein bestimmtes Milieu als ein in sich geschlossenes
Ganzes (eine "Gesellschaft") zu betrachten und festzustellen, ob ein bestimmtes
technologisches "Niveau" besteht oder ob das Verhalten der Menschen "magisch-
mythisch" ("aberglaubig") gepragt ist, oder ob es "wissenschaftlich-rational" ("aufgeklart")
ist. Lassen wir die Frage beiseite, ob diese kategoriale Einteilung in einer realen Situation
sinnvoll ist; nehmen wir das einfach als gultig an. Wenn wir versuchen, die
Machtstrukturen in einer bestimmten Situation zu verstehen, kdnnen wir zur Bezeichnung
des vorhandenen Typus auf Begriffe wie "feudal”, "demokratisch" usw. zurtckgreifen, die
aus der Vorstellung von "Entwicklungsstufen der Geschichte" abgeleitet sind. Wir sind
jedoch vollig im Stich gelassen, wenn wir nach einem Instrument suchen, um das
Netzwerk der transregionalen und globalen Sozialbeziehungen zu analysieren, in das
diese lokale Situation eingeflochten ist. Selbst wenn wir fur bestimmte Zwecke eine
Situation isoliert von den globalen Verflechtungen zu betrachten in der Lage sein mdgen,
so ist doch in Wirklichkeit heutzutage ein derart isoliertes Milieu kaum zu finden. Eine
Invasion in Kuwait durch Irak fuhrt in einem abgelegenen Dorf des weit entfernten Indien
zur Erh6hung des Busfahrpreises, da das Erddl teurer geworden ist. Dasselbe Ereignis
wirkt sich auf den Alltag in einer ganzen Reihe von Gebieten in Stid-Asien und Sudost-
Asien aus. Die aus Kuwait fliehenden asiatischen Arbeiter wechseln samtliche
Ersparnisse, die sie aus Kuwait haben retten kdnnen, in Deutsche Mark um und bringen
damit die Haushaltsplanungen vieler asiatischer Regierungen durcheinander, die den
Zuflu dieser Ersparnisse ihrer Staatsblrger in die eigene Volkswirtschaft einkalkuliert
hatten. Dies bedeutet wiederum, dal} der ausgezeichnete Ruf, den sich die Bundesbank
bei der DM-Stabilisierung erworben hat, weltweit Wirkungen zeitigt, einerlei ob sich die
einzelnen Akteure der institutionellen Vernetzungen solcher Einflisse bewul3t sind oder
nicht. Nur ein Modell, das Gesellschaft eher als ein Knoten im Netz weitreichender
Interaktionen begreift denn als in sich geschlossenes Ganzes, ist imstande, Kategorien fur
die Analyse von realen Situationen in einer solchen Welt an die Hand zu geben.

In bezug auf die andere Aufgabe, namlich das in den verschiedenen Traditionen
beschlossene menschliche Erbe an Fertigkeiten zu erhalten, sind die Nachteile der von
der Soziologie des 19. und frihen 20. Jahrhunderts bereitgestellten Modelle noch
erheblicher. Denn diese Aufgabe verlangt von uns, dal} wir solche Traditionen nicht als
Durchgangsstufe auf dem unabanderlichen Marsch der Geschichte der Gattung Mensch
sehen (wie es die Kantische Theorie tut). Wir sollen dies vielmehr so begreifen, dal
unterschiedliche Gruppen von Menschen unterschiedliche Vergangenheiten haben.
"Universalitat" im Sinne der Konstitution einer Weltzivilisation ist nicht als eine Eigenschaft
zu fassen, die eine ganz bestimmte Gruppe charakterisiert, sondern als eine Aufgabe des
Zusammenbindens verschiedener geschichtlicher Wege einer Vielzahl von Gruppen. Dies
ist ein Prozel des interkulturellen Dialogs, wobei jeder die Perspektive der je eigenen
Tradition als tragendes Moment in die zu gestaltende gemeinsame Zukunft einbringt.

©Narahari Rao



Aus einem weiteren Grund noch eignen sich die aus dem 19. Jahrhundert Gberkommenen
Modelle nicht, weil sie nicht zum Zweck der Ausarbeitung von Richtlinien fir den Aufbau
von Institutionen beabsichtigt waren. Das ist aber gerade das, was wir in
Entwicklungssituationen brauchen: Entwicklungsaufgabe ist primar eine Aufgabe des
Aufbaus von Institutionen in einem Milieu, wo es aus verschiedenen historischen Grinden
einen Mangel an bzw. einen Zusammenbruch von institutionellen Einrichtungen gibt, die
dazu geeignet waren, Uberkommenes Wissen zu bewahren, zu vermehren und den
Blrgern zur Verfugung zu stellen. In Europa wurden die Institutionen der Universitaten,
der Koniglichen Akademien der Wissenschaften und anderer tragender Forschungs- und
Ausbildungsstrukturen - fast alle Institutionen zum Zwecke der Verbindung von
Erfahrungen der vergangenen Generationen mit der zukunftigen - ohne Mitarbeit und
Beratung der Soziologen gebildet. Weber setzte sie als gegeben voraus. Um die Frage,
wie die von der europaischen Vergangenheit geerbten Fertigkeiten und Technologien
erhalten und entwickelt werden konnten, kimmerte er sich nicht und brauchte sich auch
nicht darum zu kimmern. Auch die Frage, wie die Produktivitat in der Gesellschaft zu
erhdhen ist, war nicht Gegenstand seiner Theorie. In Europa war die zur Losung all dieser
Probleme erforderliche Infrastruktur langst aufgebaut, als die Soziologie die Buhne betrat,
Deshalb bieten ihre Modelle bei Untersuchungen Uber die in einem bestimmten Gebiet
vorhandenen Fertigkeiten nicht einmal eine heuristsiche Hilfe. Webers Modell kann
lediglich Klassifizierungen von Glaubenssystemen (belief systems) anbieten. Sogar wenn
wir annehmen, dal} Glaubenssysteme, wenn sie existieren, eine betrachtliche Rolle bei
der Gestaltung der Dispositionen eines Milieus spielen, kann man den allgemeinen Verlauf
gesellschaftlichen Lebens kaum auf der Grundlage der Glaubenssysteme thematisieren.
Tatsachlich ist daflir zu pladieren, daf die angeblich traditionellen Milieus nicht durch
Beharren auf solchen strengen Glaubenssystemen gekennzeichnet sind, wie es die
Webersche Theorie nahelegt. Was sie aufweisen, ist dagegen ein Festhalten an der
Praxis der Rituale, und dies ist nicht das Gleiche wie einen Glauben zu besitzen.

6. Tradition": ein System von Glauben (beliefs) oder ein System von
Fertigkeiten?

Um den letztgenannten Punkt zu erlautern, muf ich auf ein Thema zuruckkommen, das
ich am Anfang vorgebracht habe, namlich daf Tradition ein Wissenssystem ist. Aber was
ist in diesem Zusammenhang unter dem Begriff 'Wissen' zu verstehen? Den Begriff kann
man in zwei Verschiedenen Bedeutungen verstehen: a) als eine Menge von Aussagen, die
als "wahr" gelten und b) wissen, wie etwas gemacht wird.

Der Fokus auf 'Wissen' im ersteren Sinne fuhrt zu der Frage, ob ein Glaube 'richtig' oder
'wahr' ist. Unter diesem Gesichtspunkt wird eine Tradition daraufhin geprift werden, ob sie
richtige oder wahre Glaubenssatze enthalt. Dann werden wir unausweichlich mit solchen
Fragen konfrontiert wie: 'Respektieren' wir die Glaubensvorstellungen der anderen oder
nicht? Welches sind die Grenzen unseres Respekts gegenuber anderen
Glaubensvorstellungen? Und solche Fragen mehr. Ein solches Modell setzt einen
Rahmen, innerhalb dessen wir zwangslaufig nur die Wahl zwischen zwei Mdglichkeiten
haben: entweder bewerten wir die Traditionen als Hindernisse zum Erreichen des
fortgeschrittenen Wissensstandes unserer heutigen Zeit, oder wir sehen sie nur als
Vorgeschichte europaischer Glaubenssysteme an. Dies entspricht dem Modell, das Weber
auf Wissenssysteme anwenden wurde.

©Narahari Rao



Wenn wir dagegen Traditionen als Horte des Wissens im Sinne von Fertigkeiten sehen,
dann sind sie als unterschiedliche Arten des Umgangs mit den Problemen des Lebens zu
verstehen. Fertigkeit ist mehr als Befolgung einer Faustregel und mehr als ein Rezept, sie
jemandem beizubringen. Fertigkeit ist auch etwas anderes als eine Menge von Aussagen,
die in einem bestimmten Kontext dazu benutzt werden konnen, jemandem zu erklaren und
zu begrunden, wieso man etwas so und nicht anders macht. Lange bevor die Rolle der
Enzyme bei der Weingarung bekannt war, hatten die Menschen es verstanden, Wein zu
erzeugen. Wahrend es eine Ubliche Sichtweise ist, die Entwicklung von Techniken bedurfe
der Grundlage wissenschaftlicher Theorien, wird der umgekehrte Sachverhalt trotz seiner
wiederholten Hervorhebung durch Wissenschaftshistoriker viel zu wenig beachtet: dal}
namlich bedeutende theoretische Entdeckungen selbst von verschiedenartigen
Heuristiken abhangen, die ihrerseits aus einer Vielzahl von Traditionen stammen.
Wissenschaftler zu haben, die in verschiedenen Traditionen aufgewachsen sind, ist daher
keineswegs ein Hindernis fur den Fortschritt der Wissenschaft, sondern vielmehr eine
notwendige Bereicherung der Quellen, aus denen fur die Formulierung heuristischer
Hypothesen und Theorien geschopft werden kann.

Anders ausgedruckt: Eine Tradition formt den Menschen nicht, indem sie ihm eine
Glaubensaussage gibt, an die er sich klammern kann. Eine Vielzahl begrifflicher
Instrumente kann die gleiche Situation sinnvoll erklaren, aber dies ist nicht dasselbe wie
eine Menge von konsistenten Glaubensaussagen. Ein Beispiel: Wenn in einem
italienischen Dorf ein Kind krank wird, wird seine Mutter vielleicht in die Kirche gehen und
der Mutter Maria eine Kerze anzinden, gleichzeitig aber auch zum Arzt gehen und
Medikamente holen. Nur einem dogmatischen Aufklarungsideologen wird es einfallen,
dieses Verhalten als absonderlich zu bezeichnen, da er zwei widerspruchliche
Uberzeugungen konstruiert und sie den Eltern zuschreibt. Mit anderen Worten, es besteht
ein Unterschied zwischen einerseits Begriffe zur Verfugung haben, mit denen die Umwelt
gegliedert und Handlungen orientiert werden, und andererseits einen Glauben haben. Die
'‘Weltbilder* im Sinne von Glauben, die angeblich Menschen motivieren, sind vielmehr eine
von Theologen oder Philosophen vorgenommene Projektion ihrer eigenen Ansichten, wie
ein Verhalten sein soll, auf wirkliches Verhalten. Manchmal deckt sich vielleicht diese
Projektion mit der Wirklichkeit, meist wird dies jedoch nicht der Fall sein. Dal} es sich
manchmal mit der Wirklichkeit deckt, soll nicht zur Annahme verleiten, es kdnne gar nicht
anders sein. Im Gegenteil: es gibt ausreichende Griinde, warum eine solche Annahme
abzulehnen ist. Ein Glaube, auch wenn realiter vorhanden, muf in jedem neuen
Zusammenhang neu interpretiert werden, um als Leitschnur des Handelns brauchbar zu
sein. Man kann sich aber genauso mit der Interpretation der sich verandernden Situation
zufrieden geben, statt sich die zusatzliche Aufgabe aufzublrden, einen Glauben zu
besitzen und ihn im Lichte der veranderten Situation immer wieder neu zu interpretieren.
Im Unterschied zu einem Glaubensystem, das konsistent und ausschlieRend zu sein hat
und hochgradig kontext-invariante Formuilierungen erheischt, bietet eine lebendige
Tradition stets mehrere Kombinationen diverser Sichtweisen, um eine Situation zu deuten.
Mit einem Glaubenssystem kann gegenuber Kontextbedingungen nicht empfindlich genug
reagiert werden. Tradition aber ist notwendigerweise kontext-sensitives System, da sie
keine vorgeformten Formulierungen ihres Inhaltes hat, hangen doch die Formulierungen
dessen, was Tradition ist, eben vom Kontext ab. Was die Tradition leistet, ist die Erhaltung
der sozialen Erfahrungen in Form von Geschichten, Sprichwortern, Redewendungen,
Vorschriften, Legenden, Bildern und, was m.E. am wenigsten untersucht worden ist, von
Ritualen, um jene Erfahrungen den nachfolgenden Generationen in kontextgerechter Form

©Narahari Rao



zur Verfligung zu stellen.

Zum Schluf kann wie folgt zusammengefaldt werden: Eine wichtige Frage, mit der sich
Entwicklungstheoretiker noch nicht befal3t haben, ist, wie die das Leben der Bevolkerung
in aulBereuropaischen Regionen pragenden Traditionen und darin verfigbare Fertigkeiten
zu erforschen sind und welche institutionellen Strukturen zu ihrer Erforschung, Erhaltung
und Entwicklung notwendig sind. Eines der Hindernisse, die der Einsicht der Wichtigkeit
dieser Frage im Wege stehen, ist die Gewohnheit, Entwicklungsaufgaben mit Hilfe von
Modellen wie zum Beispiel dem Weberschen zu thematisieren.

©Narahari Rao



