
Narahari Rao
Warum sollen andere Traditionen 'respektiert' werden?

Einleitend möchte ich zwei Vorbemerkungen machen:

(a) Bei Anlässen wie dieser Konferenz hört man oft die Bitte, die Beiträge mögen doch 
weniger theoretisch und etwas praktischer ausgerichtet sein. Ich möchte das Gegenteil 
vertreten: Gelegenheiten wie diese sind dafür da, über die Art der Kategorien oder Begriffe
zu reflektieren, die wir benützen, um praktische Situationen zu begreifen. Die Betonung 
liegt auf "reflektieren". Wir sind nicht hier, um praktische Entscheidungen für dieses oder 
jenes Projekt zu treffen, sondern um die Denkweise zu untersuchen, an die wir uns beim 
Umgang mit Problemen wie "Entwicklung" gewöhnt haben, und um zu überprüfen, ob 
einige allgemeine Annahmen, die wir von unserem Milieu oder von unserer intellektuellen 
Tradition ererbt haben, angemessen sind. Man kann an einem Beitrag nicht kritisieren, 
daß er theoretisch ist, sondern daß er, gemessen am behandelten Gegenstand, entweder 
falsch oder irrelevant ist. Ich selbst kritisiere in diesem Sinne den Gebrauch von Max 
Webers Modell im Thesenpapier (für diese Konferenz erstellt von H.P. Siller, im folgenden 
"Thesenpapier" genannt), aber meine Kritik richtet sich nicht darauf, daß es ein 
theoretisches Modell ist, sondern daß es völlig irrelevant für das Verständnis der uns 
beschäftigenden Probleme ist.

(b) Zunächst ein persönliches Bekenntnis: Ich neige zum Mißtrauen gegenüber dem Wort 
"Kultur", vor allem, wenn es im Zusammenhang mit "Entwicklung" gebraucht wird. Im 19. 
Jahrhundert waren es die Einschätzungen der angeblichen kulturellen Eigenschaften von 
"Gesellschaften" und "Bevölkerungen" kolonisierter Länder, die zur Behauptung beitrugen,
daß diese nicht dieselbe Behandlung verdienten wie die Bevölkerung der metropolitanen 
Länder Europas. Die berühmte Feststellung von J.S. Mill, eines ansonsten großen 
Vorkämpfers der Freiheit, daß die indische Bevölkerung wegen ihres geringen 
Zivilisationsniveaus eine repräsentative Regierungsform verdiene, ist nur ein Beispiel von 
solcher Rede von Kultur, die trennt zwischen "uns" und "ihnen". [Solche Unterscheidungen
von 'wir' und 'sie' (oder 'anderen') werden heute inhaltlich gleich, aber mit umgekehrten 
Bewertungen, von vielen lokalen (regionalen) Diktatoren und Führungsschichten in Asien 

©Narahari Rao

erschienen in:

Die Vernunft in den Kulturen - Das Menschenrecht auf kultureigene Entwicklung; 
Band 3 der Symposien „Das eine Menschenrecht für Alle und die Vielen 
Lebensformen / Theologie Interkulturell“; Theologie Interkulturell am Fachbereich 
Katholische Theologie der Johann-Wolfgang-Goethe-Universität Frankfurt am Main 
e.V., 1992

hrsg. v. Johannes Hoffmann; Frankfurt (Main): IKO - Verlag für Interkulturelle 
Kommunikation, 1995; ISBN 3-88939-384-5; 
S. 267 bis 283



und Afrika unter der Bezeichnung 'einheimische Kultur' verwendet, um ihre eigensinnige 
Politik zu rechtfertigen.] Wer mit den europäischen Beschreibungen der nicht 
europäischen Länder aus dem  19. Jahrhundert vertraut ist, dem wird nicht entgehen, daß 
die Armut der kolonisierten Bevölkerung mit Hinweis auf unterstellte kulturelle Muster wie 
"Nachlässigkeit" und "Selbstzufriedenheit" usw. erklärt wurde. Heute ist man mit solchen 
Feststellungen gewiß zurückhaltender. Dem aufmerksamen Ohr werden aber 
ausgetüftelte Variationen desselben Themas schwerlich entgehen, wenn davon die Rede 
ist, daß "kulturelle Faktoren" für das "geringe Entwicklungsniveau" in "Dritte Welt Ländern" 
verantwortlich sind. Nachdem diese aus dem 19. und beginnenden 20. Jahrhundert 
stammenden Stereotypen in den fünfziger und sechziger Jahren schlummerten, sind sie 
mittlerweile wieder im Schwunge, wenn von Afrika und Asien die Rede ist (wozu zufällig 
der industriell erfolgreiche ferne Osten gehört, dessen industrieller Erfolg häufig mit einem 
vom Konfuzianismus geprägten Gehorsam in Verbindung gebracht wird). Einiges an den 
"bloßen" ökonomischen Erklärungen von Entwicklungsmodellen mag berechtigt sein, aber 
es ist zu bemerken, daß sie aus den fünfziger Jahren stammen, also unmittelbar aus der 
Zeit nach dem Zweiten Weltkrieg, und neben anderem ausdrücklich die Absicht verfolgen, 
rassistische Erklärungen wirtschaftlicher Armut zu vermeiden. Ich will hier nicht in Frage 
stellen, daß ein über bloße Kapitalinvestitionen hinausgehender institutioneller Ansatz 
geboten ist, um die Armut abzuschaffen. Aber es ist eine Sache, den institutionellen 
Ansatz zum Verständnis sozioökonomischer Probleme zu vertreten und eine andere, die 
Armut als Ergebnis von "zu einer anderen Welt gehörend", "Fatalismus" oder "magisch-
mythischen" Einstellungen der Menschen oder wie auch immer zu deuten. 

An dieser Stelle noch ein weiteres Wort zur Klärung: Meine Zurückhaltung hinsichtlich der 
Rede von 'Kultur' ist mehr als nur eine Distanzierung von der Rede von 'Mentalität', um 
das entgegengebrachte Verhalten zu begreifen. Der Gebrauch von 'Mentalität' im Diskurs 
über Asien und Afrika gehört nicht zur gleichen Art des Gebrauchs von Stereotypen wie 
wenn man von "französischer" oder 'deutscher" 'Mentalität' spricht. Während letzteres eher
einer Verallgemeinerung von Eindrücken entspricht, ist ersteres zusätzlich in eine 
spekulative Geschichtstheorie eingebettet, die es unmöglich macht, sich von einer Reihe 
von Annahmen zu befreien, die für die Weltsicht des 19. Jahrhunderts charakteristisch 
sind. So kann man diesen Beitrag auch u.a. als Versuch verstehen, den Diskurs über 
Entwicklung von einer Terminologie zu befreien, die aus der Tradition der spekulativen 
Geschichte des 19. Jahrhunderts stammt.

1. "Entwicklung" und "Kultur" 

Betrachten wir zuerst die Begriffe im Thema dieses Symposiums: das Recht auf 
kultureigene Entwicklung. Bevor ich auf die Punkte eingehe, die mit dem Gebrauch des 
Adjektivs "kultureigen" zusammenhängen, möchte ich klären, was wir unter "Entwicklung" 
verstehen. Darunter fasse ich die beiden folgenden Aufgaben, und hoffe, daß dieser 
Vorschlag auf Konsens stößt: (a) die Linderung des Leidens infolge ökonomischer 
Benachteiligung, und (b) den Erhalt und die Weiterentwicklung des von früheren 
Generationen überlieferten Wissens. Die erste Aufgabe, nehme ich an, wird intuitiv auf 
Zustimmung stoßen. Die zweite Aufgabe dagegen wird von einem europäischen Publikum 
nicht auf Anhieb als Entwicklungsaufgabe verstanden werden, in dessen Köpfen 
"Entwicklung" allzulange mit so etwas wie "die armen benachteiligten Leute; sie brauchen 
unsere Hilfe" verknüpft war. Die Menschen brauchen wohl tatsächlich Hilfe, doch wenn wir
über Entwicklung reden, meinen wir nicht, daß wir die Lage verstreuter, von 
Schwierigkeiten geplagter Individuen in Ordnung zu bringen haben, sondern wir beziehen 

©Narahari Rao



uns auf Gruppen, die Ahnen haben und auf generationenlange Erfahrungen zurückblicken 
können. Sollte "Entwicklung" irgendetwas meinen, dann sollte es diese Menschen in die 
Lage versetzen, diesen Erfahrungsschatz zu bewahren. Es ist schließlich nicht nur ein 
Schatz, der "ihnen gehört", sondern das gemeinsame Erbe der Menschheit, und das sollte
nicht verloren gehen.

Der kritische Maßstab, den wir an die Nützlichkeit jedweden Entwicklungsmodells anlegen 
sollten, besteht darin, ob es uns zur Analyse praktischer Situationen befähigt, um die 
beiden erwähnten Aufgaben anzugehen. 

Ich bin gebeten worden, hier Gründe anzugeben, die für den 'Respekt' gegenüber anderen
Traditionen sprechen. Das geht wohl auf meine Kritik beim vorigen Kolloquium zurück, in 
dem ich ausführte, daß es keinen Grund gibt, andere Traditionen zu respektieren, wenn 
wir von Max Webers Bezugsrahmen ausgehen. Lassen Sie mich hierauf näher eingehen 
und meine Überzeugung begründen, daß die Pluralität der von Menschen geschaffenen 
Traditionen ein Erbe der Menschheit ist und daß sie nicht so sehr respektiert, dafür aber 
um so mehr vor der Zerstörung beschützt werden muß. Um es zu wiederholen: Der Grund 
für diesen Schutz vor Zerstörung ist, daß diese überlieferten Erfahrungen ein wertvolles 
Erbe der Menschheit darstellen. Nicht etwa gelten als Grund Überlegungen der Art, daß 
die Menschen aus ihnen ihren Stolz oder ihre "Identität" beziehen, wie es das 
Thesenpapier nahelegt. Die Frage der Identität eines "Volkes" braucht nicht und sollte 
meiner Meinung nach auch nicht Teil des Entwicklungsdiskurses sein. Solche Pseudo-
Fragen sind den politischen Ideologen verschiedener Coleur zu überlassen. 

Nun zum zweiten Begriff "Kultur". Was kann die Idee meinen, Leute hätten ein Recht auf 
"kultureigene Entwicklung"? Verschiedene Gruppen von Leuten in verschiedenen 
Weltreligionen haben verschiedene Vergangenheiten. Demnach unterscheiden sie sich in 
ihrem Verhalten und Handeln. Dies hat sicherlich Folgen für die Probleme, denen man 
sich typischerweise gegenübersieht, wenn man seine Wünsche verwirklichen will und 
allemal bezüglich des Wesens dieser Wünsche selbst. Der Gebrauch des Wortes "Kultur" 
in bezug auf diese sehr allgemeine Tatsache ist harmlos, und wirklich gibt es in diesem 
Sinne keine andere Art der Entwicklung als die des "kultureigenen" Schlags. Das Papier 
des Bundesministeriums für Wirtschaftliche Zusammenarbeit (im folgenden "BMZ-Papier")
gebraucht das Wort "Kultur" in diesem Sinn - als Verhaltensweisen, die als Faktoren zu 
berücksichtigen sind, wenn ein Projekt eingerichtet wird. In diesem Sinne ist jedes Milieu 
durch "Traditionen" konstituiert, also durch zurückliegende Erfahrungen und die 
Geschichte einer Gruppe. Es gehört zu den Eigenschaften des Menschen, daß man durch
Übernahme von in früheren Generationen erlangtem Wissen und Können erwachsen wird.
In diesem Sinne bedeutet Mensch sein von der 'Tradition’' abhängig sein, egal ob jemand 
nun in Afrika, Indien oder Europa geboren ist. 

Wie man dieser Formulierung leicht entnehmen kann, bedeutet 'Tradition' ein System von 
Wissen. Zweitens: Definitionsgemäß kann keine Tradition unveränderlich sein. Sie muß 
von jeder Generation neu angeeignet und geschaffen werden, und dies um so mehr, wenn
eine Bevölkerung nicht schriftkundig ist und ihre Erfahrungen nicht in Form von auf Papier 
gebrachten Texten bewahren kann. So verstanden, hieße mein Thema: "Warum müssen 
verschiedene Traditionen bewahrt werden?" Die unmittelbare Antwort ist einfach: weil das 
Wissen es wert ist, bewahrt zu werden. Meine Begründung, warum unterschiedliche 
Traditionen "respektiert" werden sollen, ist nur eine Ausführung dieser einfachen Antwort, 
nicht mehr und nicht weniger. 

©Narahari Rao



 
2. "Tradition" versus "Moderne"

Bevor ich diese Antwort im einzelnen ausführe, sei die Aufmerksamkeit auf den "Kultur"-
Diskurs gelenkt, wie er im Thesenpapier anhand von Max Webers Modell geführt wird. 
Dieser Diskurs steht unter vielen Vorannahmen, auf die ich noch kommen werde. Es ist 
zunächst augenfällig, daß in Webers Modell "Tradition" nicht im oben ausgeführten Sinn 
gebraucht wird. Der Begriff wird vielmehr im Gegensatz zu "modern" gesetzt. Einige 
Gruppen von Menschen sind angeblich durch die "Moderne" gekennzeichnet und andere 
durch "Traditionen". Innerhalb dieses Bezugsrahmens fragt das Thesenpapier, was 
"Rationalisierungspotentiale" und "Modernisierungspotentiale" in anderen "Kulturen" sind. 
In dieser Frage wird das Wort "Kultur" vermutlich gleichbedeutend mit "Traditionen" 
gebraucht, und bezieht sich auf diejenigen Regionen der Welt, die unter dem Pauschaltitel
"Dritte Welt" laufen. Sollte die Frage zu etwas nütze sein, muß man annehmen, daß die im
Thesenpapier suggerierten Kriterien für "Moderne", nämlich "Zweckrationalität" und 
"formale Rationalität", auf eine Gesellschaft in einer wirklichen Epoche angewendet 
werden können. Vermutlich ist die Epoche von der Renaissance bis zum 20. Jahrhundert 
in Europa ein solcher Anwärter dafür. Aber "Moderne" im Sinne von "Zweckrationalität" 
und "formaler Rationalität" als die vorherrschenden Faktoren einer Gesellschaft deckt nicht
allzu viele Aspekte dieser Epoche ab. So ist z.B. die Formation eines Systems von 
Nationalstaaten auf jeden Fall ein Ergebnis der "Modernisierung", verstanden im 
epochalen Sinn. Jeder Staat hat seine Fahne, seine Aufmärsche und Nationalfeiertage, 
seine Hymne und seinen Friedhof des unbekannten Soldaten. Ähnlich ist das Auftauchen 
der Institutionen des Kunstmuseums, ja der Kunstpraxis als separater Lebenssphäre, eine 
herausragende Erscheinung dieser Epoche. Kann eines der Kriterien von "Moderne", sei 
es "Zweckrationalität" oder "formale Rationalität" zur Erklärung dieser Erscheinung 
herangezogen werden? Natürlich kann man die Zweckrationalität oder formale Rationalität
in der Weise neu definieren, daß sie das betreffende Phänomen erklären. Doch macht 
solch ein Definitionstrick diese Kriterien unbrauchbar für Zwecke der Abgrenzung 
'moderner' von 'nicht-modernen' Milieus. Schließlich besteht das Kardinalprinzip des 
Funktionalistischen Ansatzes in der Anthropologie darin (wie von Malinowski 
vorgeschlagen worden ist), daß man davon ausgeht, daß jeder bedeutende Faktor, der in 
einer 'Gesellschaft' identifiziert werden kann, den einen oder anderen Zweck erfüllt, d.h., 
Zweckrationalität ist per Definition konstitutiv für jede 'Gesellschaft'. 

Einen Anschein von Gültigkeit der vorgeschlagenen Kriterien gibt es nur auf 
ökonomischem Gebiet. Gesteht man aber zu, daß nur die wirtschaftliche Sphäre unter den
Geltungsbereich dieses Modells fällt, gibt man vieles von seiner Substanz dahin. Um ein 
Beispiel zu nennen: die Unterscheidung von wissenschaftlich-rationaler und magisch-
mythischer Einstellung, die Webers Gegenüberstellung von modern und vormodern 
zugrundeliegt. Es handelt sich um ein Schlüsselmoment, auf das ich im nächsten Absatz 
kommen werde. Hierbei wird unterstellt, daß die erfolgreiche kapitalistische 
Wirtschaftsaktivität der wissenschaftlich-rationalen Einstellung bedarf, die derselben 
Theorie zufolge diejenigen nicht haben, die der magisch-mythischen Einstellung 
anhängen. Landläufig wird angenommen, daß es zur magisch-mythischen Einstellung 
gehört, Astrologen zu konsultieren. Dennoch befragen eine große Anzahl indischer 
wirtschaftlich erfolgreicher Industrieller und sehr erfolgreicher Top-Wissenschaftler ganz 
regelmäßig Astrologen, ehe sie wichtige Geschäftstermine vereinbaren. Weiterhin ist auf 
die Tatsache hinzuweisen, daß eine ganze Reihe wissenschaftlicher Mitarbeiter des 
indischen Raumfahrtprogramms zur ersten studierenden Generation streng orthodoxer 

©Narahari Rao



brahmanischer Familien gehören (d.h. von Familien, die strikt brahmanische Riten 
pflegen). Mir wurde gesagt, daß zahlreiche Mathematiker und Physiker, die aus Indien in 
die USA ausgewandert sind, sogar im veränderten Milieu der USA ihre überlieferten 
rituellen Traditionen beibehalten, während sie gleichzeitig mit Erfolg wissenschaftliche 
Karriere machen. Ein anderes Beispiel ist die Intelligenzia von Hongkong, die unbestritten 
Teil eines erfolgreichen Kapitalismus ist. Aber sie hängen so sehr der angeblich magisch-
mythischen Einstellung an, daß während der jüngsten, durch Befürchtungen wegen der 
Abtretung Hongkongs an China ausgelösten Auswanderungswelle eine Handelsfirma ein 
hochprofitables Unternehmen gründete, das zu einem erklecklichen Preis den 
ausgewanderten Familien die Friedhofsreste der Ahnen nach Kanada oder Australien 
lieferte. Nun kann man diese Leute des inkonsistenten Glaubens schmähen, aber eine 
andere Sache ist es, angesichts solcher Beweise immer noch mit Webers Modell arbeiten 
zu wollen. Ich möchte daher solche Einzelheiten wie "Zweckrationalität" und "formale 
Rationalität" beiseite lassen und mich nun auf die Konsequenzen konzentrieren, die 
dieses Modell bezüglich nichteuropäischer Gesellschaftsmilieus hat.

3. Der Ursprung des soziologischen Theoretisierens und die 
Gegenbildkonstruktion

Der ursprüngliche Zusammenhang, in dem "Moderne" und "Tradition" einander 
entgegengesetzt wurden, war nicht dazu gedacht, das Entwicklungsproblem im Sinne der 
Erreichung eines höheren allgemeinen Lebensstandards der Bevölkerung zu 
thematisieren. In der Aufbruchzeit des modernen industriellen Milieus im 19. Jahrhundert 
waren sich die Denker dessen Einzigartigkeit in der Geschichte sehr bewußt. Ihr Interesse 
richtete sich darauf, diese Einzigartigkeit und die Entstehungsprozesse zu verstehen, um 
möglicher Tendenzen und Gefahren einer solchen Entwicklung gewahr zu werden. 
Geschichte und Struktur von "Gesellschaften" anderswo waren nur insofern interessant, 
als sie zu diesem Verständnis beitrugen. In dieser Lage entstand die Art und Weise, wie 
nach anderen "Gesellschaften" und "Kulturen" gefragt wurde: 

- In welcher Hinsicht kann "Die Moderne" vormodernen Gesellschaften gegenübergestellt 
werden? Diese Frage führte unweigerlich dazu, andere Gesellschaften in Begriffen solcher
Eigenschaften zu fassen, die die moderne Gesellschaft angeblich überwunden hatte. 

Bezüglich der Gesellschaftsdynamik lautete die Frage: 
- Welche Dynamiken vorindustrieller Gesellschaften führten zur Entstehung der modernen 
industriellen Struktur? Dieser Fragestellung entsprechend und um die identifizierten 
Eigenschaften als notwendigerweise zur Industriegesellschaft führend darzustellen, wurde 
gefragt:

- Was ist der Grund für das Nicht-Entstehen moderner industrieller Strukturen in 
nichteuropäischen Gesellschaften? 

In dem hier vorgegebenen Rahmen ist es nicht möglich und auch nicht notwendig, im 
einzelnen nachzuforschen, warum so viele Begriffe im Hinblick auf nichteuropäische 
Kulturen diesem zum oben genannten Zweck entwickelten Modell entlehnt sind. Karl Marx 
und Max Weber - zwei Denker, deren Kategorien unser Denken über andere 
'Gesellschaften' sehr beeinflußt haben, auch wenn wir uns diesen Ursprungs nicht bewußt 
sind - wollten die charakteristischen Züge der 'modernen Gesellschaft' aufzeigen, indem 
sie Erklärungen für zwei Merkmale ihres Milieus suchten, die ihnen damals ins Auge 

©Narahari Rao



fielen: (a) die enorme technische Produktivität der 'Gesellschaft', in der sie lebten und (b) 
die rechtliche und politische Form, in der dies stattfand. 

Nach Max Weber ist die Antwort auf (a) die westliche Naturwissenschaft, die er wie viele 
andere der mythischen Einstellung zur Natur gegenübersetzt. Das Wesen ersterer 
identifiziert Weber wie auch Marx als "freie Arbeit". "Wissenschaftliche" Einstellung zur 
Natur und die rationale Organisation des "freien" Individuums wurden als 
Definitionsmerkmale der modernen Gesellschaft betrachtet. Im Gegensatz hierzu ist die 
Dynamik vormoderner Gesellschaften nach Weber von "magischen und religiösen 
Mächten und die am Glauben an sie verankerten ethischen Pflichtvorstellungen" bestimmt.
Sein soziologisches Hauptwerk war der Frage gewidmet, welche Art religiöser Ethik in der 
Geschichte des Abendlandes die Entstehung der Moderne förderte und deren Entstehung 
in anderen sogenannten Hochkulturen wie Indien und China verhinderte. Dies gab die 
Inhalte vieler anderer Arbeiten im 19. und 20. Jahrhundert vor. Einerseits sollte das 
Kriterium zwischen der wissenschaftlichen und der religiös-mythischen Einstellung zur 
Natur unterscheiden. Ähnlich wurde versucht, den Begriff des sozialen Verhaltens freier 
Unterordnung unter die Rechtsordnung von dem der persönlichen Unterordnung entweder
unter die Konformität mit der Tradition oder unter Gefühle wie Angst abzugrenzen (ein im 
19. Jahrhundert oft benützter Begriff ist der vom "asiatischen Despotismus", der dieser 
Gegenüberstellung entstammt).

An anderer Stelle habe ich auf einige begriffliche Fehler bei der Erstellung solcher Modelle
hingewiesen. Für unsere Zwecke ist es wichtig, auf die ursprüngliche Absicht dieses 
Modells hinzuweisen, nämlich historische Tendenzen und die der industriellen und 
kapitalistischen Gesellschaft innewohnenden Gefahren auszumachen. Es sollte kein 
Modell sein, aus dem politische Rezepte für gesellschaftliche Veränderungen hätten 
gewonnen werden können. Erst in den späten fünfziger Jahren dieses Jahrhunderts wurde
das Modell für diesen Zweck ausgerichtet. Die Umwandlung eines Modells, das 
gesellschaftlliche Tendenzen identifizieren sollte, in ein Instrument für politische 
Handlungsweisen, bringt bestimmte Verzerrungen mit sich. Die Hauptverzerrung ist 
unsere Sichtweise dessen, was nicht-westliche (oder nicht-industrielle) Gesellschaften als 
Gegenbilder zu westlichen Gesellschaften sind, und die daraus folgende Unfähigkeit, die 
Spezifität verschiedener Milieus an verschiedenen Orten auszumachen. Gleichzeitig 
verstellt die Sichtweise anderer Kulturen als Gegenbild der westlichen Gesellschaft den 
Blick für den möglichen Beitrag verschiedener Traditionen zum allgemeinen Erbe der 
Menschheit. Um das Anliegen der Organisatoren von "Theologie Interkulturell" 
aufzugreifen, sei gesagt, daß dieses Modell nicht zum interkulturellen Dialog beiträgt, denn
es erlaubt, andere Kulturen nur in einer Art zu sehen: entweder als Gegenbilder der 
eigenen Kultur oder als deren Vorgeschichte. 
 
4. Entwicklungsprozeß als Kampf zwischen "westlich" und "nicht-westlich"

Das Thesenpapier und das BMZ-Papier enthalten mehrfach Annahmen, die auf diesem 
Modell beruhen und die unsere Redeweise über nichteuropäische soziale Milieus massiv 
beeinflussen. Über zwei von ihnen, die eng miteinander zusammenhängen, möchte ich 
hier sprechen: 

(a) der Gedanke der "Universalgeschichte", 
(b) die soziologische Fiktion einer einfachen homogenen Gesellschaft, in die 

©Narahari Rao



"Verwestlichung" und "Modernisierung" einbrachen. 

Ich beginne mit dem zweiten. In der Diskussion um gesellschaftliche Fragen Asiens und 
Afrikas herrscht die Vorstellung, der Gesellschaftsprozeß sei ein Kampf zwischen der 
"ursprünglichen", "einfachen" oder "stagnierenden" Gesellschaftsformation auf der einen 
Seite und der "Verwestlichung" auf der anderen. Je nachdem, ob man den Westen für 
"fortschrittlich" oder "dekadent" hält, spricht man eher von der "fortschrittlichen" Rolle der 
"Verwestlichung" oder man gesteht zu, daß "die Verwestlichung unvermeidlich, wenn auch
vielleicht bedauerlich" ist. Oder aber man beklagt, der "Westen" habe das Böse gebracht. 
In beiden Fällen beginnt die Geschichte der Bevölkerung, die Objekt der "Entwicklung" ist, 
als sie mit dem "Westen" in Kontakt kam, sei es als eine Geschichte der Erlösung von der 
Unwissenheit oder als Geschichte der Verstoßung aus dem Garten Eden. 

Kein Zweifel, die Ankunft von Kapitalismus und Kolonialismus haben die gesellschaftlichen
und wirtschaftlichen Institutionen, die bis dahin bestanden, kräftig durcheinandergerüttelt. 
Aber nur unter der Voraussetzung, daß die Gesellschaftsformationen der "anderen" 
Kulturen einfach waren, ist die Gegenüberstellung 'einfacher', 'homogener' Einheiten auf 
der einen Seite und vom Kapitalismus und der "Verwestlichung' eingeführter komplexer 
Strukturen andererseits sinnvoll. Woher kommt diese Unterstellung? Eines ist gewiß: sie 
entstammt nicht empirischer Beobachtung. Was bedeutet "einfach" in der "Gesellschaft" 
eines südindischen Küstendorfes, wo allein unter dem Titel "brahmanisch" fünf 
verschiedene Kasten bezeichnet werden, die einander von der Speisetafel ausschließen, 
und die unter ebensovielen Gruppen leben, die ein Dutzend weiterer Kastennamen 
tragen? Diese verschiedenen Gruppen haben Wechselbeziehungen mit anderen Gruppen 
des Dorfes, die ebenso breit gefächert sind. Die oft verwendete (und bis heute von 
deutschen Medien verbreitete) Stereotype von den vier Kasten, zu denen noch die 
"Unberührbaren" kommen und die das "traditionelle Indien" ausmachen sollen, ist eine 
Erfindung der Indologie, die sich auf einige vor fast zehn Jahrhunderten geschriebene, 
abstruse Texte bezieht, die gewiß nicht geschrieben wurden, um eine Beschreibung der 
damaligen indischen Gesellschaft zu liefern. Man beachte, daß es lange vor der britischen 
Kolonisierung Indiens Handel zwischen Indien und Arabern gab, daß es auf dem 
gesamten Subkontinent Muslime, Christen, Parsis, Juden und jedwede Zahl anderer 
Gemeinschaften gab. Sogar ein Kanarisisches literarisches Werk aus dem  
13. Jahrhundert erwähnt die Streitigkeiten zwischen fünf verschiedenen Gemeinschaften 
am Hofe eines Königs in der Gegend von Hubli-Harihar (im Inneren Karnatakas). Obwohl 
die ernsthafte historische Forschung in den Anfängen steht, gibt es genügend Beweise 
dafür, daß das autarke indische Dorf eine Erfindung von Soziologen ist. Auch im Hinblick 
auf Afrika kann die Gesellschaft in präkolonialer Zeit nicht sinnvoll mit der im Thesenpapier
gegebenen Typologie von Gesellschaften angegangen werden. Daß ein komplexes 
Beziehungsgefüge zwischen afrikanischen "Stämmen" und arabischen Händlern 
bestanden hat, bestreitet man kaum, außer wenn man eine spekulative Weltgeschichte 
entwirft oder soziologische Modelle einer Menschheitsevolution konstruiert. Um aber bei 
Indien zu bleiben: Allzulange ist sowohl rechtes als auch linkes Denken über und in Indien 
gekennzeichnet durch den Slogan "das wahre Indien besteht aus einfachen 
Dorfgemeinschaften". Diese Annahme stammt nicht aus empirischer Forschung, sondern 
vielmehr aus Modellen von Soziologen, die hauptsächlich aus dem Motiv entstanden, die 
Einzigartigkeit der Industriegesellschaft zu verstehen, die im Europa des 19. Jahrhunderts 
entstand. 

5. Der Mensch als Gattungswesen und soziale Wandlung analog zum 

©Narahari Rao



biologischen Wachsen

Ich werde jetzt nachzeichnen, wie eine solche Prämisse aus der soziologischen Theorie 
des 19. Jahrhunderts hervorgegangen ist. Wie bereits vorher erwähnt, waren die Denker 
des 19. Jahrhunderts damit beschäftigt, die Entstehung bestimmter Merkmale 
aufzuzeigen, die ihnen in dem Milieu, in dem sie lebten, einmalig schienen. Wenn man 
nun darangeht, die Entstehungsgeschichte eines Merkmales zu schreiben, kann man so 
verfahren, daß man erst die einfachen Anfänge und anschließend die über einen gewissen
Zeitraum erworbene Komplexität beschreibt. Ist man zum Beispiel an dem komplexen 
Kreislauf des Geldes interessiert, kann man mit dem Naturaltausch beginnen, sodann 
darstellen, wie die Gewohnheit entsteht, eine bestimmte Ware mit der Funktion eines 
allgemeinen Zahlungsmittels auszustatten, wie diese Standardware durch Münzen und 
Noten ersetzt wird, usw.. Man kann dafür plädieren, diesen Vorgang als Entwicklung von 
"einfach" zu "komplex" zu betrachten. Wenn aber die Entstehung der gesamten 
komplexen Struktur untersucht werden soll, greift diese Methode nicht mehr. Sozialer 
Wandel ist eher als Übergang von einer komplexen Konfiguration zu einer anderen 
komplexen Konfiguration zu begreifen. Im 19. Jahrhundert wurde die Adäquatheit der 
Beschreibung des sozialen Wandels als Wandel vom Einfachen zum Komplexen durch 
zwei weitere Annahmen plausibel gemacht: (I) daß die humangeschichtliche Entwicklung 
nach dem Muster des biologischen Wachsens konzipierbar sei, und (II) daß die 
motivierende Kraft der Geschichte in einem einzigen (metaphysischen) Faktor wie dem 
der 'Realisierung von Freiheit' zu suchen ist. 

Es ist plausibel, ein Neugeborenes als potentiellen Erwachsenen zu sehen, und Stadien 
seines Heranwachsens als aufeinanderfolgende Aktualisierungen dieser im Kind 
vorhandenen Potentiale. Man kann auch bei Personen, die in einem bestimmten Stadium 
steckenbleiben, von Entwicklungshemmung reden. Die Verbindung zwischen 
gesellschaftlichem Wandel und biologischem Wachsen wurde ursprünglich durch eine von
Kant vorgebrachte Theorie der Geschichte hergestellt, und diese bestimmte das ganze 19.
Jahrhundert hindurch die deutsche Geschichtsphilosophie, zu deren Erben das 
Webersche Modell gehört. Kant zufolge ist der Mensch so veranlagt, daß er sein Wesen 
nur durch die Entwicklung der ganzen Gattung verwirklichen könne, wohingegen das 
ganze Potential einer Tiergattung in einem individuellen Exemplar realisierbar sei. Das 
Wesen des Menschen sei seine Fähigkeit zur Selbstbestimmung. Er habe sich von der 
animalischen Existenz insofern emanzipiert, als er sich von der Determinierung durch 
äußere Kräfte und Vorgänge emanzipiert habe. Geschichte ist dann die Geschichte von 
der allmählichen Entwicklung solcher Institutionen ("Kultur"), die dem Menschen 
ermöglichen, über eigene Lebensweisen und Bestimmung zu entscheiden. Kultur ist das je
erreichte Entwicklungsniveau dieser Fähigkeit. Mit anderen Worten: die verschiedenen 
Kulturen der Welt sind gekennzeichnet durch unterschiedliche Niveaus der Verwirklichung 
des Wesens des Menschen. Dies ist das Denkmodell, in dem die Suche nach einem 
bestimmten Hauptfaktor als Determinante für die Evolution menschlicher Gesellschaften 
einsetzte. Marxens Option ist die Technologie, deren Entwicklung als Gradmesser für die 
Emanzipation des Menschen von Naturzwängen gesehen werden kann. Webers Option ist
die "Entzauberung der Welt" - sie ist die mentale Voraussetzung, um die Natur für die 
eigenen Zwecke zu nutzen ("die Mittel-Zweck-Rationalität").

Diese grandiose Konzeption kann uns ein erhabenes Gefühl über den Gang der 
menschlichen Geschichte zu einem vorbestimmten Ziel der Freiheit vermitteln. Aber kann 
sie uns mit den intellektuellen Mitteln ausstatten, die es uns gestatten, die tatsächlich 

©Narahari Rao



vorliegenden Aufgaben der Entwicklung zu bewältigen? Wenn es unsere Aufgabe ist, die 
wirtschaftliche Not der Menschen zu lindern, müssen wir sowohl die lokalen als auch die 
globalen Kräfte begreifen, die in einem Milieu in der Weise auftreten, daß sie sowohl eine 
Unfähigkeit, sich der Ausbeutung zu widersetzen, als auch ein Unvermögen, widerwärtiger
Bedingungen Herr zu werden, verursachen. Die sowohl bei Marx als auch bei Weber 
zugrundeliegende Idee ist die einer menschlichen Gesellschaft als ein in sich 
geschlossenes Ganzes und eines sozialen Wandels als Ergebnis der inneren Dynamik 
eines solchen Ganzen (was der Soziologe A. Giddens als "das endogene 
Entfaltungsmodell des Wandels" bezeichnet hat). Die Frage ist, welche Art der Erkenntnis 
aus einem solchen Modell des Wandels für die Praxis gewonnen werden kann? Alles was 
wir mit seiner Hilfe tun können, ist ein bestimmtes Milieu als ein in sich geschlossenes 
Ganzes (eine "Gesellschaft") zu betrachten und festzustellen, ob ein bestimmtes 
technologisches "Niveau" besteht oder ob das Verhalten der Menschen "magisch-
mythisch" ("abergläubig") geprägt ist, oder ob es "wissenschaftlich-rational" ("aufgeklärt") 
ist. Lassen wir die Frage beiseite, ob diese kategoriale Einteilung in einer realen Situation 
sinnvoll ist; nehmen wir das einfach als gültig an. Wenn wir versuchen, die 
Machtstrukturen in einer bestimmten Situation zu verstehen, können wir zur Bezeichnung 
des vorhandenen Typus auf Begriffe wie "feudal", "demokratisch" usw. zurückgreifen, die 
aus der Vorstellung von "Entwicklungsstufen der Geschichte" abgeleitet sind. Wir sind 
jedoch völlig im Stich gelassen, wenn wir nach einem Instrument suchen, um das 
Netzwerk der transregionalen und globalen Sozialbeziehungen zu analysieren, in das 
diese lokale Situation eingeflochten ist. Selbst wenn wir für bestimmte Zwecke eine 
Situation isoliert von den globalen Verflechtungen zu betrachten in der Lage sein mögen, 
so ist doch in Wirklichkeit heutzutage ein derart isoliertes Milieu kaum zu finden. Eine 
Invasion in Kuwait durch Irak führt in einem abgelegenen Dorf des weit entfernten Indien 
zur Erhöhung des Busfahrpreises, da das Erdöl teurer geworden ist. Dasselbe Ereignis 
wirkt sich auf den Alltag in einer ganzen Reihe von Gebieten in Süd-Asien und Südost-
Asien aus. Die aus Kuwait fliehenden asiatischen Arbeiter wechseln sämtliche 
Ersparnisse, die sie aus Kuwait haben retten können, in Deutsche Mark um und bringen 
damit die Haushaltsplanungen vieler asiatischer Regierungen durcheinander, die den 
Zufluß dieser Ersparnisse ihrer Staatsbürger in die eigene Volkswirtschaft einkalkuliert 
hatten. Dies bedeutet wiederum, daß der ausgezeichnete Ruf, den sich die Bundesbank 
bei der DM-Stabilisierung erworben hat, weltweit Wirkungen zeitigt, einerlei ob sich die 
einzelnen Akteure der institutionellen Vernetzungen solcher Einflüsse bewußt sind oder 
nicht. Nur ein Modell, das Gesellschaft eher als ein Knoten im Netz weitreichender 
Interaktionen begreift denn als in sich geschlossenes Ganzes, ist imstande, Kategorien für
die Analyse von realen Situationen in einer solchen Welt an die Hand zu geben. 

In bezug auf die andere Aufgabe, nämlich das in den verschiedenen Traditionen 
beschlossene menschliche Erbe an Fertigkeiten zu erhalten, sind die Nachteile der von 
der Soziologie des 19. und frühen 20. Jahrhunderts bereitgestellten Modelle noch 
erheblicher. Denn diese Aufgabe verlangt von uns, daß wir solche Traditionen nicht als 
Durchgangsstufe auf dem unabänderlichen Marsch der Geschichte der Gattung Mensch 
sehen (wie es die Kantische Theorie tut). Wir sollen dies vielmehr so begreifen, daß 
unterschiedliche Gruppen von Menschen unterschiedliche Vergangenheiten haben. 
"Universalität" im Sinne der Konstitution einer Weltzivilisation ist nicht als eine Eigenschaft 
zu fassen, die eine ganz bestimmte Gruppe charakterisiert, sondern als eine Aufgabe des 
Zusammenbindens verschiedener geschichtlicher Wege einer Vielzahl von Gruppen. Dies 
ist ein Prozeß des interkulturellen Dialogs, wobei jeder die Perspektive der je eigenen 
Tradition als tragendes Moment in die zu gestaltende gemeinsame Zukunft einbringt. 

©Narahari Rao



Aus einem weiteren Grund noch eignen sich die aus dem 19. Jahrhundert überkommenen 
Modelle nicht, weil sie nicht zum Zweck der Ausarbeitung von Richtlinien für den Aufbau 
von Institutionen beabsichtigt waren. Das ist aber gerade das, was wir in 
Entwicklungssituationen brauchen: Entwicklungsaufgabe ist primär eine Aufgabe des 
Aufbaus von Institutionen in einem Milieu, wo es aus verschiedenen historischen Gründen 
einen Mangel an bzw. einen Zusammenbruch von institutionellen Einrichtungen gibt, die 
dazu geeignet wären, überkommenes Wissen zu bewahren, zu vermehren und den 
Bürgern zur Verfügung zu stellen. In Europa wurden die Institutionen der Universitäten, 
der Königlichen Akademien der Wissenschaften und anderer tragender Forschungs- und 
Ausbildungsstrukturen - fast alle Institutionen zum Zwecke der Verbindung von 
Erfahrungen der vergangenen Generationen mit der zukünftigen - ohne Mitarbeit und 
Beratung der Soziologen gebildet. Weber setzte sie als gegeben voraus. Um die Frage, 
wie die von der europäischen Vergangenheit geerbten Fertigkeiten und Technologien 
erhalten und entwickelt werden könnten, kümmerte er sich nicht und brauchte sich auch 
nicht darum zu kümmern. Auch die Frage, wie die Produktivität in der Gesellschaft zu 
erhöhen ist, war nicht Gegenstand seiner Theorie. In Europa war die zur Lösung all dieser 
Probleme erforderliche Infrastruktur längst aufgebaut, als die Soziologie die Bühne betrat, 
Deshalb bieten ihre Modelle bei Untersuchungen über die in einem bestimmten Gebiet 
vorhandenen Fertigkeiten nicht einmal eine heuristsiche Hilfe. Webers Modell kann 
lediglich Klassifizierungen von Glaubenssystemen (belief systems) anbieten. Sogar wenn 
wir annehmen, daß Glaubenssysteme, wenn sie existieren, eine beträchtliche Rolle bei 
der Gestaltung der Dispositionen eines Milieus spielen, kann man den allgemeinen Verlauf
gesellschaftlichen Lebens kaum auf der Grundlage der Glaubenssysteme thematisieren. 
Tatsächlich ist dafür zu plädieren, daß die angeblich traditionellen Milieus nicht durch 
Beharren auf solchen strengen Glaubenssystemen gekennzeichnet sind, wie es die 
Webersche Theorie nahelegt. Was sie aufweisen, ist dagegen ein Festhalten an der 
Praxis der Rituale, und dies ist nicht das Gleiche wie einen Glauben zu besitzen. 

6. Tradition": ein System von Glauben (beliefs) oder ein System von 
Fertigkeiten?

Um den letztgenannten Punkt zu erläutern, muß ich auf ein Thema zurückkommen, das 
ich am Anfang vorgebracht habe, nämlich daß Tradition ein Wissenssystem ist. Aber was 
ist in diesem Zusammenhang unter dem Begriff 'Wissen' zu verstehen? Den Begriff kann 
man in zwei Verschiedenen Bedeutungen verstehen: a) als eine Menge von Aussagen, die
als "wahr" gelten und b) wissen, wie etwas gemacht wird. 

Der Fokus auf 'Wissen' im ersteren Sinne führt zu der Frage, ob ein Glaube 'richtig' oder 
'wahr' ist. Unter diesem Gesichtspunkt wird eine Tradition daraufhin geprüft werden, ob sie
richtige oder wahre Glaubenssätze enthält. Dann werden wir unausweichlich mit solchen 
Fragen konfrontiert wie: 'Respektieren' wir die Glaubensvorstellungen der anderen oder 
nicht? Welches sind die Grenzen unseres Respekts gegenüber anderen 
Glaubensvorstellungen? Und solche Fragen mehr. Ein solches Modell setzt einen 
Rahmen, innerhalb dessen wir zwangsläufig nur die Wahl zwischen zwei Möglichkeiten 
haben: entweder bewerten wir die Traditionen als Hindernisse zum Erreichen des 
fortgeschrittenen Wissensstandes unserer heutigen Zeit, oder wir sehen sie nur als 
Vorgeschichte europäischer Glaubenssysteme an. Dies entspricht dem Modell, das Weber
auf Wissenssysteme anwenden würde. 

©Narahari Rao



Wenn wir dagegen Traditionen als Horte des Wissens im Sinne von Fertigkeiten sehen, 
dann sind sie als unterschiedliche Arten des Umgangs mit den Problemen des Lebens zu 
verstehen. Fertigkeit ist mehr als Befolgung einer Faustregel und mehr als ein Rezept, sie 
jemandem beizubringen. Fertigkeit ist auch etwas anderes als eine Menge von Aussagen, 
die in einem bestimmten Kontext dazu benutzt werden können, jemandem zu erklären und
zu begründen, wieso man etwas so und nicht anders macht. Lange bevor die Rolle der 
Enzyme bei der Weingärung bekannt war, hatten die Menschen es verstanden, Wein zu 
erzeugen. Während es eine übliche Sichtweise ist, die Entwicklung von Techniken bedürfe
der Grundlage wissenschaftlicher Theorien, wird der umgekehrte Sachverhalt trotz seiner 
wiederholten Hervorhebung durch Wissenschaftshistoriker viel zu wenig beachtet: daß 
nämlich bedeutende theoretische Entdeckungen selbst von verschiedenartigen 
Heuristiken abhängen, die ihrerseits aus einer Vielzahl von Traditionen stammen. 
Wissenschaftler zu haben, die in verschiedenen Traditionen aufgewachsen sind, ist daher 
keineswegs ein Hindernis für den Fortschritt der Wissenschaft, sondern vielmehr eine 
notwendige Bereicherung der Quellen, aus denen für die Formulierung heuristischer 
Hypothesen und Theorien geschöpft werden kann. 

Anders ausgedrückt: Eine Tradition formt den Menschen nicht, indem sie ihm eine 
Glaubensaussage gibt, an die er sich klammern kann. Eine Vielzahl begrifflicher 
Instrumente kann die gleiche Situation sinnvoll erklären, aber dies ist nicht dasselbe wie 
eine Menge von konsistenten Glaubensaussagen. Ein Beispiel: Wenn in einem 
italienischen Dorf ein Kind krank wird, wird seine Mutter vielleicht in die Kirche gehen und 
der Mutter Maria eine Kerze anzünden, gleichzeitig aber auch zum Arzt gehen und 
Medikamente holen. Nur einem dogmatischen Aufklärungsideologen wird es einfallen, 
dieses Verhalten als absonderlich zu bezeichnen, da er zwei widersprüchliche 
Überzeugungen konstruiert und sie den Eltern zuschreibt. Mit anderen Worten, es besteht 
ein Unterschied zwischen einerseits Begriffe zur Verfügung haben, mit denen die Umwelt 
gegliedert und Handlungen orientiert werden, und andererseits einen Glauben haben. Die 
'Weltbilder‘ im Sinne von Glauben, die angeblich Menschen motivieren, sind vielmehr eine 
von Theologen oder Philosophen vorgenommene Projektion ihrer eigenen Ansichten, wie 
ein Verhalten sein soll, auf wirkliches Verhalten. Manchmal deckt sich vielleicht diese 
Projektion mit der Wirklichkeit, meist wird dies jedoch nicht der Fall sein. Daß es sich 
manchmal mit der Wirklichkeit deckt, soll nicht zur Annahme verleiten, es könne gar nicht 
anders sein. Im Gegenteil: es gibt ausreichende Gründe, warum eine solche Annahme 
abzulehnen ist. Ein Glaube, auch wenn realiter vorhanden, muß in jedem neuen 
Zusammenhang neu interpretiert werden, um als Leitschnur des Handelns brauchbar zu 
sein. Man kann sich aber genauso mit der Interpretation der sich verändernden Situation 
zufrieden geben, statt sich die zusätzliche Aufgabe aufzubürden, einen Glauben zu 
besitzen und ihn im Lichte der veränderten Situation immer wieder neu zu interpretieren. 
Im Unterschied zu einem Glaubensystem, das konsistent und ausschließend zu sein hat 
und hochgradig kontext-invariante Formuilierungen erheischt, bietet eine lebendige 
Tradition stets mehrere Kombinationen diverser Sichtweisen, um eine Situation zu deuten.
Mit einem Glaubenssystem kann gegenüber Kontextbedingungen nicht empfindlich genug 
reagiert werden. Tradition aber ist notwendigerweise kontext-sensitives System, da sie 
keine vorgeformten Formulierungen ihres Inhaltes hat, hängen doch die Formulierungen 
dessen, was Tradition ist, eben vom Kontext ab. Was die Tradition leistet, ist die Erhaltung
der sozialen Erfahrungen in Form von Geschichten, Sprichwörtern, Redewendungen, 
Vorschriften, Legenden, Bildern und, was m.E. am wenigsten untersucht worden ist, von 
Ritualen, um jene Erfahrungen den nachfolgenden Generationen in kontextgerechter Form

©Narahari Rao



zur Verfügung zu stellen.

Zum Schluß kann wie folgt zusammengefaßt werden: Eine wichtige Frage, mit der sich 
Entwicklungstheoretiker noch nicht befaßt haben, ist, wie die das Leben der Bevölkerung 
in außereuropäischen Regionen prägenden Traditionen und darin verfügbare Fertigkeiten 
zu erforschen sind und welche institutionellen Strukturen zu ihrer Erforschung, Erhaltung 
und Entwicklung notwendig sind. Eines der Hindernisse, die der Einsicht der Wichtigkeit 
dieser Frage im Wege stehen, ist die Gewohnheit, Entwicklungsaufgaben mit Hilfe von 
Modellen wie zum Beispiel dem Weberschen zu thematisieren.

©Narahari Rao


