
Narahari Rao
Verstehen einer fremden Kultur

0. Vorbemerkung

Für das Verstehen einer anderen Gruppe verwenden wir notwendigerweise Begriffe, die 
aus unserem Milieu oder unserer Lebenswelt stammen. Zur Lebenswelt gehören nicht nur 
die Unterscheidungen, die wir in unserem Alltag machen, sondern auch die geistigen 
Traditionen, Erzählungen, Bilder im Fernsehen, Berichte, Witze usw. über andere 
Gruppen. Die Frage, die ich hier erörtern will, ist folgende: Wann ist der Gebrauch der aus 
der Lebenswelt stammenden Begriffe eher ein Hindernis als eine Hilfe zum Verstehen? Ich
möchte zwei Arten des Gebrauchs explizieren, die solche Hindernisse bilden: 

(i) Der erste besteht darin, daß der Andere als Gegenbild zum Selbst konstruiert wird 
(Gegenbildkonstruktion).
(ii) Der zweite ist so beschaffen, daß der Andere eine einseitige Entwicklung einer 
Dimension der eigenen Lebensweise ist (Eindimensionalität des Anderen).

Im weiteren möchte ich die These aufstellen, daß diese beiden Arten des Gebrauchs 
soziologischen Theorien des 19. Jahrhunderts über nicht-europäische Gesellschaften 
inhärent sind. Unsere gegenwärtigen Verfahren des Verstehens sind eine direkte 
Fortsetzung dieser Tradition. Meine These hat daher zur Folge, daß die Existenz der 
genannten Forschungstradition in bezug auf nicht-europäische Gesellschaften eher 
hinderlich als förderlich zu ihrem Verständnis ist.

Ich gehe wie folgt vor: Zuerst möchte ich eine Begriffsbestimmung geben zu ›Verstehen‹ 
und ›Dialog‹. Dann werde ich Beispiele einführen für zwei typische Situationen des 
interkulturellen Diskurses, denen wir häufig begegnen. Bei der Besprechung dieser 
Beispiele wird es klar werden, daß unser Reden über beliebige nicht-europäische 
Gesellschaften ein bestimmtes Muster aufweist. Ich werde die Frage stellen, warum es ein
gleichbleibendes Muster gibt beim Reden über so verschiedene Gesellschaften, die über 
die ganze Welt verstreut sind. Dies führt uns zu einem kurzen Exkurs in das soziologische 
Theoretisieren von Max Weber. Es bildet den Hintergrund für meine Hauptthese, daß in 
der soziologischen Theoriebildung des 19. Jahrhunderts ein Definitionsverfahren mit 
einem Konstruktionsverfahren für die Weltanschauung anderer Kulturen verschmolzen 
wird. Mit Hilfe dieser Analyse wird ein Beispiel einer Beschäftigung mit fremden Kulturen 
diskutiert — nämlich Albert Schweitzers Auseinandersetzung mit anderen Weltreligionen 

©Narahari Rao

erschienen in:

Wie verstehen wir Fremdes? Aspekte zur Klärung von Verstehensprozessen. 
Dokumentation eines Werkstattgesprächs des Goethe-Instituts München vom 24-26. 
November 1988; S. 110 bis 121

hrsg. v. Petra Matusche, Goethe Institut München; München 1989;



in Beziehung zum Christentum.

1. Begriffsbestimmung von ›Verstehen‹ und ›Dialog‹

Ich verwende den Begriff ›Verstehen‹ im Zusammenhang mit ›Dialog‹. Mit ›Dialog‹ ist nicht
irgendein Gespräch gemeint, sondern nur ein solches, das kognitiv orientiert ist; d. h. 
›Dialog‹ ist eine Interaktion, wo Lehren und Lernen stattfinden. Dies bedeutet, daß der 
Begriff ›einen Fremden verstehen‹, wie wir ihn verwenden, von der Assoziation Sympathie
haben für den Fremden‹ gelöst werden muß. Sympathie mag eine wünschenswerte 
Haltung sein — oder kann sogar eine wichtige Voraussetzung für den ›Dialog‹ in unserem 
Sinne sein — uns kommt es jedoch auf Erkenntnisgewinn an, den wir in der Interaktion mit
einer anderen Lebensperspektive erwerben und nicht auf die caritative Haltung gegenüber
einer Gruppe. Die Annahme ist, daß man etwas aus der Lebensform der anderen Gruppe 
lernen kann. Wenn diese Annahme nicht zugestanden wird, macht es keinen Sinn, vom 
Verstehen einer anderen Kultur zu sprechen.

Wenn wir vom Lernen sprechen, müssen wir Lernen über und Lernen von jemandem oder 
einer Gruppe unterscheiden. z. B. kann man über eine Gruppe oder Gemeinde in Indien 
lernen, daß sie Ayers heißen und kein Fleisch essen. Man kann dies von einem Mitglied 
der Ayer-Gemeinde lernen, aber es ist nicht notwendig, daß es so gelernt wird. Im 
allgemeinen kann man Kenntnisse im Sinne von Information über eine Gruppe erwerben 
— wenn nicht zuverlässiger so doch zumindest genauso zuverlässig — von Personen, die 
nicht zu dieser Gruppe gehören. Wenn wir vom ›Verstehen einer fremden Gruppe‹ 
sprechen, so schlage ich vor, meinen wir nicht die Information über die Gruppe; nicht 
gemeint ist auch der Erwerb solcher nützlichen Fertigkeiten wie Fischen oder Weben oder 
etwas Auswendiglernen. Wenn wir Wissen grob einteilen in Fertigkeiten, Information und 
Weltanschauung, dann interessiert uns primär letzteres, wenn wir vom Verstehen einer 
anderen Kultur sprechen. Das Wort ›Weltanschauung‹ kann aber irreführen; in jedem Fall 
muß man Weltanschauung im Sinne eines bestimmten Glaubenssystems (belief system) 
unterscheiden von den Haltungen oder Lebensauffassungen, die sich in der Art, wie 
jemand handelt und sein Leben führt, zeigen. Was beim Verstehen einer anderen Kultur 
gelernt werden soll, ist letzteres. Es handelt sich darum, wie man mit der Welt umgeht (z. 
B. im Hinblick auf die Natur, die Gesellschaft, auf zukünftige und vergangene 
Generationen, usw.). Eine andere Kultur verstehen hat zu tun mit Lernen der Haltungen in 
einer anderen Kultur, die sich zeigt in der Art, wie die Menschen handeln. Dieses bedeutet
nicht, sich an eine andere Lebensführung zu gewöhnen. Es bedeutet vielmehr das 
Thematisieren des Umgangswissens, das sich von unserem eigenen unterscheidet. 
Interkultureller Dialog ist ein solcher Prozeß der Thematisierung. Diesen möchte ich auch 
als die ›Konstruktion einer Weltversion‹ bezeichnen.

Wir können nun die anfangs erwähnte Frage dieses Beitrags neu formulieren: Wann wird 
der Gebrauch der unserer Lebenswelt entnommenen Begriffe ein Hindernis anstelle einer 
Hilfe beim Thematisieren des Umgangswissens oder der Weltversion einer anderen 
Kultur? (Ein weiterer Punkt sollte erwähnt werden als Teil dieser Begriffsbestimmung. Der 
interkulturelle Dialog findet nicht nur im Gespräch von Angesicht zu Angesicht statt. Er 
kommt eigentlich häufiger in den Druck- oder Massen-Medien vor. Dies reicht von 
gelehrten Aufsätzen über andere Gesellschaften zu Feuilletonartikeln und Filmen über 
ferne Länder in den Massenmedien, sie alle wirken mit bei der Konstruktion von 
Weltversionen.)

©Narahari Rao



2. Beispiele

Zunächst möchte ich Beispiele geben für zwei Typen von Gesprächssituationen, an denen
europäische und nicht-europäische Partner beteiligt sind. Die Beispiele sind mit Absicht 
einfach gehalten, um die Aufmerksamkeit auf ein bestimmtes Wahrnehmungsschema zu 
lenken, das wir im Alltag häufig vorfinden. In akademischen Diskussionen kann man leicht 
ähnliche, lediglich verfeinerte Muster ausfindig machen. 

(i)
D: Wenn in Europa so ein Elend herrschte wie in Indien, hätte schon lange eine 
Revolution stattgefunden. Inder sind eben zu fatalistisch.

I: Das kann man nicht sagen! Auch in Indien gibt es Rebellion, Reform und sogar 
Revolution.

D: Ja, ja, natürlich, ich habe es nicht negativ gemeint. Was ich sagen wollte ist, 
Inder bringen viel Geduld auf und können angesichts des Elends doch noch fröhlich
sein. Das hat zwar seine negativen Seiten, doch muß man andererseits auch 
sagen, daß den Europäern eine solche Gelassenheit (inneres Gleichgewicht‹? ... 
›Zufriedenheit‹? ..!) gänzlich fehlt.

Sicherlich gehen beide Gesprächspartner unzufrieden aus dieser Situation. Der Inder hat 
wahrscheinlich das Gefühl, nicht verstanden worden zu sein. Der Deutsche hat 
möglicherweise den Eindruck, daß die Inder Minderwertigkeitskomplexe haben und 
deshalb eine Sachdiskussion mit ihnen nicht möglich ist. Ich möchte behaupten, daß diese
Unzufriedenheit noch auf einen anderen – theoretisch wichtigen – Aspekt hinweist. Darauf 
komme ich später nochmals zu sprechen. Vielleicht ist man etwas irritiert und meint, daß 
die von mir konstruierte Situation zwar zu einer Alltagsbegegnung paßt, nicht aber in einer 
intellektuellen Auseinandersetzung mit einer fremden Kultur vorkommt. Um diesen 
Eindruck zu beseitigen, möchte ich die beiden folgenden Zitate aus einem richtigen 
Gelehrtendiskurs anführen und kommentieren. 

»Eine große Unwissenheit in bezug auf anderes Denken als das unsere herrscht 
unter uns. Besonders groß ist sie, was das indische anbetrifft. Mit diesem bekannt 
zu werden fällt uns so schwer, weil es ganz anders geartet ist als das unsere. Es 
vertritt die Idee der Welt- und Lebensverneinung. Unsere Weltanschauung aber, 
wie auch die Zarathustras und der chinesischen Denker, ist welt- und 
lebensbejahend.« (A. Schweitzer1)

»A striking characteristic of Indian thought is its richness and variety. There is 
practically no shade of speculation which it does not include. This is a matter that is 
often lost sight of by its present day critic who is fond of applying to it sweeping 
epithets like ›negative‹ and ›pessimistic‹ which, though not incorrect sofar as some 
of its phases are concerned are altogether misleading as descriptions of it as a 
whole. ... The fact is that Indian thought exhibits such a diversity of development 
that it does not admit of a rough-and-ready characterization.« (M. Hiriyanna2)

1 A. Schweitzer: Die Weltanschauung der indischen Denker, München 1934, S. 1.
2 M. Hiriyanna: Outlines of Indian Philosophy, Bombay 1973, S. 16.

©Narahari Rao



Die Elemente der Situation, wie ich sie konstruiert habe, wird man in den Zitaten mit 
Leichtigkeit wiederfinden. Schweitzer benutzt die Begriffe ›lebensverneinend‹ und 
›pessimistisch‹, um indisches Denken zu charakterisieren. Hiriyanna widerspricht und 
meint, daß eine solche Charakterisierung zu pauschal sei, um auf eine ganze Tradition 
anwendbar zu sein. Man kann sich des Eindrucks nicht erwehren, daß Hiriyannas 
Einspruch nichts Wesentliches beiträgt, zumal Schweitzers Charakterisierung so allgemein
gewollt ist. Er könnte entgegnen, daß er damit auf entgegengesetzte religiöse Haltungen 
bei Indern und Europäern hinweisen wollte. Hiriyanna lehnt nicht ganz die Terminologie 
Schweitzers ab. Er selbst benutzt Schweitzers Kontraste, wie ›Lebensverneinung‹ und 
›Lebensbejahung‹ in seiner Exposition indischer philosophischer Systeme. Paul Hacker, 
ein berühmter Indologe, suggeriert, daß eine Erwiderung wie die von Hiriyanna ‚gerade auf
einen Mangel an Gelassenheit zurückzuführen sei.3 Damit ist die Ähnlichkeit zu der 
geschilderten Alltagssituation vollkommen.

(ii) Die zweite Art von Gesprächssituation werde ich verdeutlichen anhand von zwei 
Fernsehdokumentarfilmen.4 Der eine bezog sich auf eine kleine Gemeinde in Malawi. Ein 
Satz, der darin vorkam, ist für unseren Zusammenhang besonders aufschlußreich: »Das 
Leben in Malawi ist Leben miteinander, mit der Natur, mit Himmel und Erde, d. h. ohne 
Trennung des diesseitigen Lebens vom jenseitigen.« Mit dem Satz war gemeint, daß das 
Leben der porträtierten Gemeinde charakterisiert ist durch eine soziale Harmonie, 
Harmonie mit der Natur, und eine Lebenseinstellung, die keinen Konflikt zwischen 
weltlichen und religiösen Bedürfnissen kennt. Der erwähnte Satz bildet das Leitmotiv 
dieses Films. Zufälligerweise gab es nach dieser Dokumentation ein anderes Programm 
mit demselben Leitmotiv – jetzt über Japan und mit dem Titel ›Verlorene Harmonie‹ (von 
Eva und George Bense). Das Thema dieses Films bestand darin, daß Japans Entwicklung
zu einer Industriemacht einen Bruch mit seiner Tradition bewirkt hat, wodurch eine 
Gesellschaft in Harmonie ersetzt worden ist durch eine Gesellschaft voller Konflikte und 
Egoismus. Das zugrundeliegende Bild beider Berichte, die von ganz verschiedenen 
Personen, und mit Bezug auf soziohistorisch gänzlich verschiedene Gegebenheiten 
hergestellt worden waren, ist identisch. Worauf ich aufmerksam machen möchte, ist nicht, 
daß diese Dokumentationen das Leben im präindustriellen Japan oder in der 
Malawigemeinde idealisieren, sondern daß ein gleichbleibendes Bild immer wieder 
auftaucht, wenn etwas über nicht-europäische Gesellschaften gesagt wird. Dieses Bild ist 
gleichbleibend, unabhängig davon, ob es eine positive oder negative Darstellung erfährt. 
Der Kontrast ist der folgende: Während die europäische Kultur angeblich charakterisiert ist
durch Individuen, die sich gegenüber Gesellschaft und Natur behaupten, werden nicht-
europäische Gesellschaften als etwas gezeichnet, wo sich Menschen in Natur und 
Gesellschaft einfügen. Ich möchte diese Art des Porträts vom ›Anderen‹ als 

3 Hackers Beurteilung bezieht sich nicht direkt auf Hiriyanna, sondern generell auf die neuhinduistische 
Apologetik. Siehe: ›Schopenhauer und die Ethik des Hinduismus‹ in: Saeculum. Jahrbuch für 
Universalgeschichte, Band 12, Jahrgang 1961, München, S. 366-399.
Besonders siehe: »Bis heute jedenfalls erweckt das neuhinduistische Denken, auch auf andern Gebieten
als dem der Ethik, nicht den Anschein, potentiell fruchtbare Entwürfe gewagt oder gar Leistungen, 
welche zu diskutieren sich lohnen würden, hervorgebracht zu haben. Der Eindruck tendenziöser 
Verschleierung und nervös-übereilten Nicht-zu-ende-Gedachtseins, den die Übernahme der tat-tvam-asi-
Ethik, ... Radhakrisnans Polemik gegen Albert Schweitzers Behauptung des nichtethischen Charakters 
der Hindu-Mystik machen, drängt sich leider immer wieder auf ... (S. 398).
Es wäre dem indischen Denken zu wünschen, daß es die Erinnerung an die koloniale Epoche, die den 
indischen Geist tief verwundet hat, bald überwinden und eine größere Gelassenheit und innere 
Sammlung wiedergewinnen möge, ...« (S. 399).

4 Die beiden Filme wurden im ZDF am 19.10.88 ausgestrahlt.

©Narahari Rao



Gegenbildkonstruktion bezeichnen. Abhängig davon, wie man die jeweilige Situation 
bewerten möchte, wählt man wertgeladene Ausdrücke, um das angebliche nicht-
europäische Ethos zu verurteilen oder zu verherrlichen. (Man vergleiche die hinlänglich 
bekannten Bilder von roboterähnlichen südkoreanischen oder japanischen Arbeitern, 
denen es angeblich an Individualität mangelt wegen ihrer kulturellen Tradition des 
Konfuzianismus.) Ähnlich ist der Kontrast zwischen Religionen, die den Menschen der 
Natur unterwerfen, und solchen, in denen der Mensch von der Natur emanzipiert ist, ein 
konstantes Thema in Diskussionen über die Situation der Moderne. Eigentlich sollte es 
verdächtig erscheinen, wenn man bemerkt, daß dasselbe Muster angewandt wird auf 
Gesellschaften an so verschiedenen Orten, wie Japan, Indien, Afrika und auf dem 
amerikanischen Kontinent (Indianer). Obwohl Bewertungsunterschiede auftauchen, wird 
überraschenderweise die Glaubwürdigkeit der Berichte kaum in Frage gestellt. Es ist nun 
interessant herauszufinden warum.

Meine These ist: Um eine Antwort zu finden, muß man die Anfänge der Tradition 
soziologischer Theorien anschauen, die diese Betrachtungsweise ganz natürlich 
erscheinen lassen.

Bevor ich weiter darauf eingehe, muß ich noch einen Punkt einbeziehen, der bereits im 
ersten Beispiel aufgetaucht ist. Der oben erwähnte Kontrast wird sogar häufig von der 
nicht-europäischen Elite benutzt, um den Unterschied zwischen ihrer Kultur und der 
europäischen zu beschreiben. Man könnte geneigt sein zu glauben, daß diese Tatsache 
die Gültigkeit der Anwendung des Schemas bestätigt. Es gibt jedoch eine andere Seite: 
eine lange Tradition der Klage seitens der Elite nicht-europäischer Gesellschaften, daß 
Europäer – zum Beispiel die europäische Presse – sie durch die Brille kolonialer 
Stereotypen betrachten. Solche Klagen werden im allgemeinen ignoriert oder 
zurückgewiesen als Reaktionen auf Kritik, die auf dem Minderwertigkeitskomplex der 
einheimischen Elite beruhen sollen, ihrem starken Bestrebtsein nach positiven Bildern 
ihrer Gesellschaft usw. Ich werde dagegen eine andere Erklärung vorschlagen, die dem 
ambivalenten Gebrauch des Gegenbilds durch die einheimische Elite Rechnung trägt.

Zu diesem Zweck möchte ich die Aufmerksamkeit lenken auf eine Unterscheidung 
zwischen Kultur als Umgangswissen und Kultur als Glaubenssystem (belief system). 
Letzteres ist oft verkörpert in schriftlichen oder mündlichen Texttraditionen. Aus 
verschiedenen historischen Gründen sind Texttraditionen in der ganzen Welt in den letzten
200 oder mehr Jahren vermittelt worden (mediated) durch eine Forschungstradition, die 
aus Europa stammt. Folglich sind Terminologie und Sprache der Beschreibung dessen, 
was man glaubt und was man nicht glaubt, fast gleich in der ganzen Welt und gut bekannt 
bei den Europäern. Aber das Umgangswissen (knowing-how), das diese Beschreibung 
vermitteln soll, ist vollkommen anders. Dies macht – um es sehr milde auszudrücken — 
das Reden über die Weltanschauungen der Inder oder Chinesen usw. sehr problematisch.
Wenn es um feierliche Kundgabe der Tugenden und Laster dieser oder jener 
Weltanschauung geht, scheint die nicht-europäische Elite mit den Europäern 
übereinzustimmen. Sie sehen aber, daß die Schlußfolgerungen der Europäer hinsichtlich 
des Alltags nicht zu dem passen, was sie aus eigener Erfahrung wissen. Das ist der Grund
für die eben erwähnte Klage über die Stereotypen.

3. Anfänge des soziologischen Theoretisierens und Gegenbildkonstruktion

©Narahari Rao



Die Weltanschauung manifestiert sich in der Weise, wie Menschen ihr Leben führen und 
nicht notwendigerweise in der Art, wie sie darüber sprechen. Aber ist es so, daß die Art 
darüber zu reden das Verständnis dessen behindert, was sich in ihren Umgangsweisen 
aufweist? Ich meine, dies kann so sein, besonders wenn die Kategorien des 
Darüberredens der soziologischen Tradition entlehnt sind.

Diese Tradition ist nicht in der Weise entstanden, daß es Versuche gab, das 
Umgangswissen anderer Kulturen zu thematisieren. Mit dem Aufkommen der modernen 
Industriegesellschaft im 19. Jahrhundert waren sich die Denker ihrer Einzigartigkeit in der 
Geschichte höchst bewußt, und ihr Interesse lag im Verstehen dieser Einzigartigkeit und 
der Prozesse ihres Entstehens. Geschichte und Struktur von Gesellschaften sonstwo 
waren nur insoweit interessant, als sie zu diesem Verständnis beitragen konnten. Diese 
Situation bedingte einen bestimmten Typ von Fragen über andere Gesellschaften oder 
Kulturen:

– In welchen Hinsichten kann die Moderne prämodernen Gesellschaften 
gegenübergestellt werden? Diese Frage führte unausweichlich dazu, andere 
Gesellschaften durch solche Charakteristiken zu bestimmen, die die moderne Gesellschaft
überwunden und hinter sich gelassen zu haben schien.

– Zweitens, im Hinblick auf die Dynamik der Gesellschaft erhob sich die Frage, welches 
die Dynamik der präindustriellen Gesellschaft ist, die zur Entstehung der modernen 
industriellen Struktur führt. Als Pendant dazu wurde gefragt, was für Eigenschaften oder 
Umstände das Nicht-Entstehen einer modernen industriellen Struktur in nicht-
europäischen Gesellschaften bewirken.

Im Rahmen dieses Beitrags ist es weder möglich noch notwendig, weiter in Details zu 
gehen, wie soviele unserer Begriffe hinsichtlich nicht-europäischer Kulturen dadurch 
geprägt sind. Ich möchte jedoch zwei Denker erwähnen, deren Kategorien sehr 
einflußreich in unserem Sprechen über andere Gesellschaften sind, ohne daß uns dieser 
Ursprung bewußt ist. Karl Marx und Max Weber wollten beide die charakteristischen 
Merkmale der modernen Gesellschaft dadurch herausstellen, daß sie Erklärungen für zwei
in ihrer Zeit auffällige Merkmale zu geben versuchten: (i) die enorme technische 
Produktivität in der Gesellschaft, in der sie lebten, (ii) die rechtlich-politische Form, 
innerhalb derer dies stattfand. Die erste führte Max Weber auf die ›okzidentale‹ 
Naturwissenschaft zurück5, die er wie viele andere der mythisch-religiösen Haltung zur 
Natur gegenüberstellt. Das Wesen von (ii) identifiziert er – genau wie Marx – als ›freie‹ 
verkaufbare Arbeitskraft (»Freie Arbeit«). So werden die ›wissenschaftliche Haltung‹ 
gegenüber der Natur und die rationale Organisation der ›freien‹ Individuen betrachtet als 
bestimmendes Merkmal der modernen Gesellschaft. Im Gegensatz dazu ist die Dynamik 
der prä-modernen Gesellschaft gemäß Weber bestimmt durch »die magischen und 
religiösen Mächte und die im Glauben an sie verankerten ethischen Pflichtvorstellungen«.6

Sein Hauptwerk in der Soziologie war der Frage gewidmet, welche Art von religiöser Ethik 
in der Geschichte des Okzidents das Entstehen der Moderne gefördert hat und was in 
anderen sogenannten ›Hochkulturen‹ wie Indien und China diese Entstehung gehemmt 
hat.
(Dies hat vorwiegend die Forschungsvorhaben im 19. und frühen 20. Jahrhundert geprägt.

5 Siehe Max Weber: ›Vorbemerkung zu den Gesammelten Aufsätzen zur Religionssoziologie‹, in: 
Soziologie, Universalgeschichtliche Analysen, Politik, Hrsg. Johannes Winckelmann, Stuttgart 1973.

6 Max Weber: Ibid. S. 352. 

©Narahari Rao



Hauptsächlich hat man Kriterien gesucht, die einerseits die wissenschaftliche von der 
religiös-mythischen Haltung abgrenzen, andererseits die freie Unterwerfung unter Regeln 
oder Gesetze von der persönlichen Unterordnung – sei es gemäß der Tradition oder auf 
Grund von Gefühlen wie z. B. Angst. Entsprechend zu diesen begrifflichen Forschungen 
wurden empirische Modelle entwickelt, die die Frage beantworten sollten, was das 
Entstehen der Naturwissenschaft und der Idee der ›freien Unterordnung unter Gesetze‹ in 
nicht-europäischen ›Hochkulturen‹ gehemmt hat.)

Es gibt verschiedene Arbeiten7, die sich damit beschäftigen zu zeigen, daß die 
empirischen Annahmen hinsichtlich anderer Gesellschaften nicht in der Weise zutreffen, 
wie es Max Weber dachte. Was ich hierbei herausstellen möchte, ist das Verfahren zur 
Bildung solcher Modelle.

4. Gegenüberstellung und Gegenbildkonstruktion

Eines der Verfahren der Begriffsbestimmung besteht darin, zwei klar abgegrenzte 
Situationen gegenüberzustellen, wobei die eine den zu bestimmenden Begriff 
exemplifiziert und die andere nicht. Dies ist jedoch ein Verfahren, mit dem Begriffe zur 
Verfügung gestellt werden und das unterschieden werden muß von dem Verfahren, mit 
Hilfe dieser so zur Verfügung gestellten Begriffe eine Weltversion zu konstruieren. Das 
Bestimmungsverfahren der Gegenüberstellung von Situationen setzt voraus, daß solche 
Situationen den Dialogpartnern bekannt sind und daß sie sie unterscheiden können. D.h. 
es setzt voraus, daß die Dialogpartner eine gemeinsame Praxis der Unterscheidung von 
Welt teilen. Hier muß man darauf achten, daß die Bestimmung durch Beispiel und 
Gegenbeispiel nicht gleichzusetzen ist mit der Beschreibung solcher Situationen, die als 
Beispiel fungieren. Die Begriffsbestimmung durch Anführen von Beispiel und 
Gegenbeispiel ist vielmehr ein Verfahren, um eine Konvention zu setzen, womit das in der 
Praxis vorhandene Unterscheidungswissen in ein Regelwissen überführt wird, d. h. , die 
Situationen, die voneinander in der Praxis unterschieden werden, werden durch eine 
Regel aufeinander bezogen. Es wird folgender Vorschlag gemacht: Man fasse die 
Situationen so auf, daß das Vorhandensein einer Situation gleichzusetzen ist damit, daß 
die gegenübergestellte Situation nicht vorhanden sein kann. So ist es möglich, ein 
Gegenüberstellungsverfahren zu verwenden, um den Begriff ›freie Unterordnung unter 
Gesetze (oder Verträge)‹ in Opposition zur ›persönlichen Unterordnung gemäß Tradition‹ 
zu bestimmen, indem man Beispiele aus der gemeinsamen Praxis oder Lebenswelt wählt. 
Beide jedoch – Um einen Begriff aus der Linguistik zu gebrauchen – sind syntagmatische 
Elemente, die eine Weltversion konstituieren und lediglich verschiedene Domänen einer 
Weltversion gliedern.

Wenn wir eine Weltversion aufbauen, verwenden wir im Gegensatz dazu Begriffe, die 
durch das oben genannte Verfahren gewonnen worden sind, um eine andere Gliederung 
der Welt als unsere eigene zu konstruieren. Die Kunst besteht darin auszuprobieren, wie 
bestimmte, uns wohl vertraute Begriffskontraste unterschiedlich kombiniert werden 
können, um andere als uns geläufige Weltversionen zu erzeugen. Problematisch bei der 
Gegenbildkonstruktion ist, daß sie ein Begriffsbestimmungsverfahren auf die Konstruktion 
der Weltversion überträgt. Sie geht mit dem Verfahren der Konventionssetzung so um, als 
ob die Festsetzung, was syntagmatische Elemente sind, ein Verfahren der Konstruktion 

7 Siehe Martin Fuchs: Theorie und Verfremdung, Max Weber, Louis Dumont und die Analyse der 
indischen Gesellschaft. Frankfurt 1988.

©Narahari Rao



zweier verschiedener Weltversionen wäre. In unserem Beispiel bildet der Kontrast 
zwischen der gesetzunterworfenen und nicht-gesetzunterworfenen Domäne einen 
möglichen Unterscheidungsmodus für zwei Aspekte einer sozialen Existenz. Werden 
diese Aspekte als zwei trennbare Realitäten verstanden, z. B. als Beschreibungen von 
zwei verschiedenen Gesellschaften, verliert der Kontrast seinen Sinn.

Die Denker des 19. Jahrhunderts konnten natürlich die beiden Verfahren in eines 
verschmelzen, weil sie eine Annahme der Universalgeschichte hinzufügten – die 
Annahme, daß das, was die anderen in Frage stehenden Gesellschaften ausmacht, einem
als eigene Prähistorie zur Verfügung steht. Andere Gesellschaften zu verstehen oder zu 
studieren erschien deshalb als Verfahren, um die angeblich einzige und einheitliche 
Geschichte der Menschheit zu erforschen. So wurden die Konstruktion einer Weltversion 
und die Bestimmung der Elemente dieser Weltversion ein und dasselbe Verfahren. Es 
scheint mir nicht erforderlich zu sein, diese Annahme zu kritisieren. Es reicht aus, darauf 
hinzuweisen, daß es innerhalb einer solchen Perspektive kein Problem des Verstehens 
anderer Kulturen gibt, da andere Kulturen Teil der eigenen gegenwärtigen oder 
vergangenen Praxis sind. Die Reflexion der eigenen Praxis mag notwendig sein, doch 
kann eine solche Reflexion nicht als ein Prozeß des Dialogs mit alternativen 
Weltversionen gelten, da in Wirklichkeit keine anderen Weltversionen vorhanden sind. Im 
nächsten Abschnitt werde ich eine solche Art von Reflexion anführen, die auf den ersten 
Blick zumindest so aussieht, als ob es ein Versuch wäre, andere Kulturen zu verstehen.

5. A.Schweitzers Reflexion über die Beziehung des Christentums zu den 
Weltreligionen

Mit A. Schweitzers Einführung zur Weltanschauung der indischen Denker haben wir einen 
Fall, wie es praktisch aussieht, wenn die Annahme der Universalgeschichte angewendet 
wird. Auf der einen Seite liegt ein Anspruch vor, mit seiner Charakterisierung des 
indischen Denkens als ›lebensverneinend‹ das Wesen des indischen Denkens 
interpretativ zu erfassen. Andererseits sagt er, da ›Lebensverneinung‹ im Grunde nicht 
durchführbar ist, »sieht sich ... (die indische Weltanschauung) genötigt, der Welt und 
Lebensbejahung Zugeständnisse zu machen«.8 Offensichtlich wird hier die indische 
Weltanschauung auf zwei verschiedene Weisen im gleichen Atemzug behandelt. Zwar 
möchte er sagen, was indische Weltanschauung ist, doch wenn Texte und Verhalten der 
indischen Denker schwer mit seiner Charakterisierung zu vereinbaren sind, gibt er eine 
diagnostische Erklärung, warum die indischen Denker von dem abweichen, was sie – 
nach seiner Charakterisierung – denken sollten. Statt Texte und Verhalten der 
Dialogpartner als Zeichen zu nehmen, werden sie als Symptome behandelt; die Rolle des 
Interpreten wechselt plötzlich zu der Rolle eines Diagnostikers, der ein schon 
verstandenes Phänomen nach seinen Ursachen untersucht. Auf diese Weise wird die 
Aufgabe der Interpretation oder der Konstruktion einer Weltversion überschattet von einer 
anderen Aufgabe: von der Bewertung und kausalen Erklärung einer als bekannt 
hingestellten Weltversion. 

Doch will er die interpretative Rolle nicht ganz aufgeben. Aber die Interpretation 
beabsichtigt nicht, eine andere Weltversion zur Verfügung zu stellen, sondern 
verschiedene Dimensionen der eigenen Version bewußt zu machen, d. h. im Fall von 
Schweitzer verschiedene Dimensionen der christlichen Religiosität aufzuzeigen. Dieses 

8 A. Schweitzer: Ibid, S. 3. 

©Narahari Rao



Motiv (– nicht als psychologische Charakterisierung verstanden, sondern kognitiv –) tritt in 
seinem Buch über indisches Denken nicht so klar zum Vorschein wie in seinem Vortrag 
mit dem Titel Das Christentum und die Weltreligionen.9 Hier skizziert Schweitzer seine 
Sicht der verschiedenen Religionen und ihre Beziehung zum Christentum. Zugrundegelegt
ist ein (Neo-)Kantianischer Rahmen, wobei Natur als Gegenstand der Weltkenntnis von 
dem unterschieden wird, was die Quelle des ›Sollens‹ bildet. Letzteres wird als Geist 
bezeichnet. In diesem Rahmen wird Max Webers Charakterisierung des Christentums als 
›Wirken in dieser Welt‹ aufgenommen. Schweitzer teilt auch Webers kritische Haltung 
gegenüber der Moderne. Sein Interesse richtet sich auf die ideale Religiosität für das 
Leben in der gegenwärtigen (modernen) Welt. Christentum ist für ihn von seinen 
Möglichkeiten her eine solche Religion. Um aber eine klarere Sicht der verschiedenen 
Dimensionen zu bekommen, was Christentum ist, müsse man sich mit anderen 
Weltreligionen beschäftigen. Hauptsächlich sind es die indischen und chinesischen 
Religionen, die er als zwei gegensätzliche Dimensionen des Christentums behandelt: Die 
Religionen Indiens werden als Reduktion auf das Geistige, die Religionen Chinas als 
Reduktion auf die Weltkenntnis charakterisiert. Indische Religionen, Brahmanismus und 
Buddhismus sind – nach Schweitzer – ›monistisch‹ und verneinen die ›Weltkenntnis‹. Im 
Gegensatz dazu versenken sich chinesische Religionen in Weltkenntnis und glauben, daß 
Religiosität durch Zuwendung zur Natur erreicht werden kann; in diesem Sinne sind sie 
›pantheistisch‹. Das Christentum wird dagegen als dualistisch charakterisiert, das sowohl 
die Weltkenntnis anerkennt als auch eine Quelle des Sollens (– einen ethischen Ursprung 
jenseits der Natur – ), was Gegenstand des Glaubens ist. Folglich kann das Christentum 
die Religiosität sowohl chinesischer als auch indischer Religionen assimilieren, ohne 
deren negative Aspekte zu teilen. Mit anderen Worten, jede nicht-christliche Weltreligion 
exemplifiziert eine bestimmte Dimension des Christentums. Der Versuch, diese Religionen
zu verstehen, bedeutet, sich der einen oder der anderen Dimensionen des Christentums 
bewußt zu werden, um dessen Tiefe besser zu erfassen.
 
Wenn wir jede Kultur als eine Weltversion betrachten, würde dieses Verfahren bedeuten, 
daß jeder anderen Kultur die Möglichkeit abgesprochen wird, eine volle Weltversion zu 
sein und daß sie für einen amputierten Teil von sich selbst gehalten wird. Um in der 
anatomischen Metapher zu bleiben, wäre der Dialog mit einer anderen Kultur eine 
Tätigkeit, in der man einen amputierten Teil von sich unter dem Mikroskop betrachtet, 
damit seine Konturen klarer werden. Mit solch einer Auffassung von Dialog bleibt das 
Lernen von einer anderen Kultur auf der Strecke.

9 A. Schweitzer: Das Christentum und die Weltreligionen, München 1950. Besonders siehe S. 32-39 und 
S. 47-51.

©Narahari Rao


