erschienen in:

Wie verstehen wir Fremdes? Aspekte zur Kldrung von Verstehensprozessen.
Dokumentation eines Werkstattgesprédchs des Goethe-Instituts Miinchen vom 24-26.
November 1988; S. 110 bis 121

hrsg. v. Petra Matusche, Goethe Institut Miinchen; Miinchen 1989;

Narahari Rao
Verstehen einer fremden Kultur

0. Vorbemerkung

Far das Verstehen einer anderen Gruppe verwenden wir notwendigerweise Begriffe, die
aus unserem Milieu oder unserer Lebenswelt stammen. Zur Lebenswelt gehdren nicht nur
die Unterscheidungen, die wir in unserem Alltag machen, sondern auch die geistigen
Traditionen, Erzahlungen, Bilder im Fernsehen, Berichte, Witze usw. Uber andere
Gruppen. Die Frage, die ich hier erortern will, ist folgende: Wann ist der Gebrauch der aus
der Lebenswelt stammenden Begriffe eher ein Hindernis als eine Hilfe zum Verstehen? Ich
mochte zwei Arten des Gebrauchs explizieren, die solche Hindernisse bilden:

(i) Der erste besteht darin, dafl® der Andere als Gegenbild zum Selbst konstruiert wird
(Gegenbildkonstruktion).

(ii) Der zweite ist so beschaffen, dald der Andere eine einseitige Entwicklung einer
Dimension der eigenen Lebensweise ist (Eindimensionalitat des Anderen).

Im weiteren mdchte ich die These aufstellen, dal} diese beiden Arten des Gebrauchs
soziologischen Theorien des 19. Jahrhunderts Uber nicht-europaische Gesellschaften
inharent sind. Unsere gegenwartigen Verfahren des Verstehens sind eine direkte
Fortsetzung dieser Tradition. Meine These hat daher zur Folge, dal} die Existenz der
genannten Forschungstradition in bezug auf nicht-europaische Gesellschaften eher
hinderlich als forderlich zu ihrem Verstandnis ist.

Ich gehe wie folgt vor: Zuerst mochte ich eine Begriffsbestimmung geben zu »Verstehen«
und »>Dialog¢«. Dann werde ich Beispiele einfuhren fur zwei typische Situationen des
interkulturellen Diskurses, denen wir haufig begegnen. Bei der Besprechung dieser
Beispiele wird es klar werden, dal} unser Reden Uber beliebige nicht-europaische
Gesellschaften ein bestimmtes Muster aufweist. Ich werde die Frage stellen, warum es ein
gleichbleibendes Muster gibt beim Reden lUber so verschiedene Gesellschaften, die Uber
die ganze Welt verstreut sind. Dies fuhrt uns zu einem kurzen Exkurs in das soziologische
Theoretisieren von Max Weber. Es bildet den Hintergrund flir meine Hauptthese, daf} in
der soziologischen Theoriebildung des 19. Jahrhunderts ein Definitionsverfahren mit
einem Konstruktionsverfahren fir die Weltanschauung anderer Kulturen verschmolzen
wird. Mit Hilfe dieser Analyse wird ein Beispiel einer Beschaftigung mit fremden Kulturen
diskutiert — namlich Albert Schweitzers Auseinandersetzung mit anderen Weltreligionen

©Narahari Rao



in Beziehung zum Christentum.

1. Begriffsbestimmung von >Verstehen< und »Dialogc«

Ich verwende den Begriff »Verstehen< im Zusammenhang mit »Dialog«. Mit >Dialog« ist nicht
irgendein Gesprach gemeint, sondern nur ein solches, das kognitiv orientiert ist; d. h.
»Dialog« ist eine Interaktion, wo Lehren und Lernen stattfinden. Dies bedeutet, dal} der
Begriff yeinen Fremden verstehenc, wie wir ihn verwenden, von der Assoziation Sympathie
haben flr den Fremden« geldst werden mull. Sympathie mag eine winschenswerte
Haltung sein — oder kann sogar eine wichtige Voraussetzung flr den »Dialog« in unserem
Sinne sein — uns kommt es jedoch auf Erkenntnisgewinn an, den wir in der Interaktion mit
einer anderen Lebensperspektive erwerben und nicht auf die caritative Haltung gegeniber
einer Gruppe. Die Annahme ist, dald man etwas aus der Lebensform der anderen Gruppe
lernen kann. Wenn diese Annahme nicht zugestanden wird, macht es keinen Sinn, vom
Verstehen einer anderen Kultur zu sprechen.

Wenn wir vom Lernen sprechen, mussen wir Lernen lber und Lernen von jemandem oder
einer Gruppe unterscheiden. z. B. kann man Uber eine Gruppe oder Gemeinde in Indien
lernen, dal} sie Ayers heilden und kein Fleisch essen. Man kann dies von einem Mitglied
der Ayer-Gemeinde lernen, aber es ist nicht notwendig, dal’ es so gelernt wird. Im
allgemeinen kann man Kenntnisse im Sinne von Information Uber eine Gruppe erwerben
— wenn nicht zuverlassiger so doch zumindest genauso zuverlassig — von Personen, die
nicht zu dieser Gruppe gehoren. Wenn wir vom »Verstehen einer fremden Gruppec«
sprechen, so schlage ich vor, meinen wir nicht die Information tber die Gruppe; nicht
gemeint ist auch der Erwerb solcher nutzlichen Fertigkeiten wie Fischen oder Weben oder
etwas Auswendiglernen. Wenn wir Wissen grob einteilen in Fertigkeiten, Information und
Weltanschauung, dann interessiert uns primar letzteres, wenn wir vom Verstehen einer
anderen Kultur sprechen. Das Wort yWeltanschauung« kann aber irrefiihren; in jedem Fall
mufd man Weltanschauung im Sinne eines bestimmten Glaubenssystems (belief system)
unterscheiden von den Haltungen oder Lebensauffassungen, die sich in der Art, wie
jemand handelt und sein Leben flhrt, zeigen. Was beim Verstehen einer anderen Kultur
gelernt werden soll, ist letzteres. Es handelt sich darum, wie man mit der Welt umgeht (z.
B. im Hinblick auf die Natur, die Gesellschaft, auf zukunftige und vergangene
Generationen, usw.). Eine andere Kultur verstehen hat zu tun mit Lernen der Haltungen in
einer anderen Kultur, die sich zeigt in der Art, wie die Menschen handeln. Dieses bedeutet
nicht, sich an eine andere Lebensfihrung zu gewdhnen. Es bedeutet vielmehr das
Thematisieren des Umgangswissens, das sich von unserem eigenen unterscheidet.
Interkultureller Dialog ist ein solcher Prozel3 der Thematisierung. Diesen mdochte ich auch
als die »Konstruktion einer Weltversion« bezeichnen.

Wir kdnnen nun die anfangs erwahnte Frage dieses Beitrags neu formulieren: Wann wird
der Gebrauch der unserer Lebenswelt entnommenen Begriffe ein Hindernis anstelle einer
Hilfe beim Thematisieren des Umgangswissens oder der Weltversion einer anderen
Kultur? (Ein weiterer Punkt sollte erwahnt werden als Teil dieser Begriffsbestimmung. Der
interkulturelle Dialog findet nicht nur im Gesprach von Angesicht zu Angesicht statt. Er
kommt eigentlich haufiger in den Druck- oder Massen-Medien vor. Dies reicht von
gelehrten Aufsatzen Uber andere Gesellschaften zu Feuilletonartikeln und Filmen Uber
ferne Lander in den Massenmedien, sie alle wirken mit bei der Konstruktion von
Weltversionen.)

©Narahari Rao



2. Beispiele

Zunachst mochte ich Beispiele geben flr zwei Typen von Gesprachssituationen, an denen
europaische und nicht-europaische Partner beteiligt sind. Die Beispiele sind mit Absicht
einfach gehalten, um die Aufmerksamkeit auf ein bestimmtes Wahrnehmungsschema zu
lenken, das wir im Alltag haufig vorfinden. In akademischen Diskussionen kann man leicht
ahnliche, lediglich verfeinerte Muster ausfindig machen.

(i)
D: Wenn in Europa so ein Elend herrschte wie in Indien, hatte schon lange eine
Revolution stattgefunden. Inder sind eben zu fatalistisch.

I: Das kann man nicht sagen! Auch in Indien gibt es Rebellion, Reform und sogar
Revolution.

D: Ja, ja, naturlich, ich habe es nicht negativ gemeint. Was ich sagen wollte ist,
Inder bringen viel Geduld auf und kénnen angesichts des Elends doch noch fréhlich
sein. Das hat zwar seine negativen Seiten, doch mufl} man andererseits auch
sagen, dald den Europaern eine solche Gelassenheit (inneres Gleichgewicht«? ...
»Zufriedenheit«? ..!) ganzlich fehlt.

Sicherlich gehen beide Gesprachspartner unzufrieden aus dieser Situation. Der Inder hat
wahrscheinlich das Geflhl, nicht verstanden worden zu sein. Der Deutsche hat
moglicherweise den Eindruck, daR die Inder Minderwertigkeitskomplexe haben und
deshalb eine Sachdiskussion mit ihnen nicht mdglich ist. Ich mdchte behaupten, dal® diese
Unzufriedenheit noch auf einen anderen — theoretisch wichtigen — Aspekt hinweist. Darauf
komme ich spater nochmals zu sprechen. Vielleicht ist man etwas irritiert und meint, daf®
die von mir konstruierte Situation zwar zu einer Alltagsbegegnung pal3t, nicht aber in einer
intellektuellen Auseinandersetzung mit einer fremden Kultur vorkommt. Um diesen
Eindruck zu beseitigen, mochte ich die beiden folgenden Zitate aus einem richtigen
Gelehrtendiskurs anfihren und kommentieren.

»Eine groRe Unwissenheit in bezug auf anderes Denken als das unsere herrscht
unter uns. Besonders grol} ist sie, was das indische anbetrifft. Mit diesem bekannt
zu werden fallt uns so schwer, weil es ganz anders geartet ist als das unsere. Es
vertritt die ldee der Welt- und Lebensverneinung. Unsere Weltanschauung aber,
wie auch die Zarathustras und der chinesischen Denker, ist welt- und
lebensbejahend.« (A. Schweitzer')

»A striking characteristic of Indian thought is its richness and variety. There is
practically no shade of speculation which it does not include. This is a matter that is
often lost sight of by its present day critic who is fond of applying to it sweeping
epithets like »negative« and »pessimistic<« which, though not incorrect sofar as some
of its phases are concerned are altogether misleading as descriptions of it as a
whole. ... The fact is that Indian thought exhibits such a diversity of development
that it does not admit of a rough-and-ready characterization.« (M. Hiriyanna?)

1 A. Schweitzer: Die Weltanschauung der indischen Denker, Miinchen 1934, S. 1.
2 M. Hiriyanna: Outlines of Indian Philosophy, Bombay 1973, S. 16.

©Narahari Rao



Die Elemente der Situation, wie ich sie konstruiert habe, wird man in den Zitaten mit
Leichtigkeit wiederfinden. Schweitzer benutzt die Begriffe ylebensverneinend« und
ypessimistisch¢, um indisches Denken zu charakterisieren. Hiriyanna widerspricht und
meint, dal} eine solche Charakterisierung zu pauschal sei, um auf eine ganze Tradition
anwendbar zu sein. Man kann sich des Eindrucks nicht erwehren, dal} Hiriyannas
Einspruch nichts Wesentliches beitragt, zumal Schweitzers Charakterisierung so allgemein
gewollt ist. Er kdnnte entgegnen, dal} er damit auf entgegengesetzte religidse Haltungen
bei Indern und Europaern hinweisen wollte. Hiriyanna lehnt nicht ganz die Terminologie
Schweitzers ab. Er selbst benutzt Schweitzers Kontraste, wie »Lebensverneinung« und
yLebensbejahung« in seiner Exposition indischer philosophischer Systeme. Paul Hacker,
ein beruhmter Indologe, suggeriert, dal® eine Erwiderung wie die von Hiriyanna ,gerade auf
einen Mangel an Gelassenheit zurlickzufiihren sei.® Damit ist die Ahnlichkeit zu der
geschilderten Alltagssituation vollkommen.

(i) Die zweite Art von Gesprachssituation werde ich verdeutlichen anhand von zwei
Fernsehdokumentarfilmen.* Der eine bezog sich auf eine kleine Gemeinde in Malawi. Ein
Satz, der darin vorkam, ist fir unseren Zusammenhang besonders aufschluf3reich: »Das
Leben in Malawi ist Leben miteinander, mit der Natur, mit Himmel und Erde, d. h. ohne
Trennung des diesseitigen Lebens vom jenseitigen.« Mit dem Satz war gemeint, dal} das
Leben der portratierten Gemeinde charakterisiert ist durch eine soziale Harmonie,
Harmonie mit der Natur, und eine Lebenseinstellung, die keinen Konflikt zwischen
weltlichen und religiésen Bedurfnissen kennt. Der erwahnte Satz bildet das Leitmotiv
dieses Films. Zufalligerweise gab es nach dieser Dokumentation ein anderes Programm
mit demselben Leitmotiv — jetzt Gber Japan und mit dem Titel »Verlorene Harmonie< (von
Eva und George Bense). Das Thema dieses Films bestand darin, dal® Japans Entwicklung
zu einer Industriemacht einen Bruch mit seiner Tradition bewirkt hat, wodurch eine
Gesellschaft in Harmonie ersetzt worden ist durch eine Gesellschaft voller Konflikte und
Egoismus. Das zugrundeliegende Bild beider Berichte, die von ganz verschiedenen
Personen, und mit Bezug auf soziohistorisch ganzlich verschiedene Gegebenheiten
hergestellt worden waren, ist identisch. Worauf ich aufmerksam machen maéchte, ist nicht,
daf diese Dokumentationen das Leben im praindustriellen Japan oder in der
Malawigemeinde idealisieren, sondern dal} ein gleichbleibendes Bild immer wieder
auftaucht, wenn etwas uber nicht-europaische Gesellschaften gesagt wird. Dieses Bild ist
gleichbleibend, unabhangig davon, ob es eine positive oder negative Darstellung erfahrt.
Der Kontrast ist der folgende: Wahrend die europaische Kultur angeblich charakterisiert ist
durch Individuen, die sich gegentber Gesellschaft und Natur behaupten, werden nicht-
europaische Gesellschaften als etwas gezeichnet, wo sich Menschen in Natur und
Gesellschaft einfligen. Ich mochte diese Art des Portrats vom >Anderenc als

3 Hackers Beurteilung bezieht sich nicht direkt auf Hiriyanna, sondern generell auf die neuhinduistische
Apologetik. Siehe: »Schopenhauer und die Ethik des Hinduismusc< in: Saeculum. Jahrbuch fur
Universalgeschichte, Band 12, Jahrgang 1961, Miinchen, S. 366-399.
Besonders siehe: »Bis heute jedenfalls erweckt das neuhinduistische Denken, auch auf andern Gebieten
als dem der Ethik, nicht den Anschein, potentiell fruchtbare Entwirfe gewagt oder gar Leistungen,
welche zu diskutieren sich lohnen wirden, hervorgebracht zu haben. Der Eindruck tendenziéser
Verschleierung und nervés-iibereilten Nicht-zu-ende-Gedachtseins, den die Ubernahme der tat-tvam-asi-
Ethik, ... Radhakrisnans Polemik gegen Albert Schweitzers Behauptung des nichtethischen Charakters
der Hindu-Mystik machen, drangt sich leider immer wieder auf ... (S. 398).
Es ware dem indischen Denken zu wiinschen, daf} es die Erinnerung an die koloniale Epoche, die den
indischen Geist tief verwundet hat, bald iberwinden und eine groRRere Gelassenheit und innere
Sammlung wiedergewinnen moge, ...« (S. 399).

4 Die beiden Filme wurden im ZDF am 19.10.88 ausgestrahlt.

©Narahari Rao



Gegenbildkonstruktion bezeichnen. Abhangig davon, wie man die jeweilige Situation
bewerten mochte, wahlt man wertgeladene Ausdrucke, um das angebliche nicht-
europaische Ethos zu verurteilen oder zu verherrlichen. (Man vergleiche die hinlanglich
bekannten Bilder von roboterahnlichen sudkoreanischen oder japanischen Arbeitern,
denen es angeblich an Individualitat mangelt wegen ihrer kulturellen Tradition des
Konfuzianismus.) Ahnlich ist der Kontrast zwischen Religionen, die den Menschen der
Natur unterwerfen, und solchen, in denen der Mensch von der Natur emanzipiert ist, ein
konstantes Thema in Diskussionen uber die Situation der Moderne. Eigentlich sollte es
verdachtig erscheinen, wenn man bemerkt, dal® dasselbe Muster angewandt wird auf
Gesellschaften an so verschiedenen Orten, wie Japan, Indien, Afrika und auf dem
amerikanischen Kontinent (Indianer). Obwohl Bewertungsunterschiede auftauchen, wird
uberraschenderweise die Glaubwurdigkeit der Berichte kaum in Frage gestellt. Es ist nun
interessant herauszufinden warum.

Meine These ist: Um eine Antwort zu finden, muf® man die Anfange der Tradition
soziologischer Theorien anschauen, die diese Betrachtungsweise ganz naturlich
erscheinen lassen.

Bevor ich weiter darauf eingehe, muf} ich noch einen Punkt einbeziehen, der bereits im
ersten Beispiel aufgetaucht ist. Der oben erwahnte Kontrast wird sogar haufig von der
nicht-europaischen Elite benutzt, um den Unterschied zwischen ihrer Kultur und der
europaischen zu beschreiben. Man konnte geneigt sein zu glauben, daf® diese Tatsache
die Gultigkeit der Anwendung des Schemas bestatigt. Es gibt jedoch eine andere Seite:
eine lange Tradition der Klage seitens der Elite nicht-europaischer Gesellschaften, daf®
Europaer — zum Beispiel die europaische Presse — sie durch die Brille kolonialer
Stereotypen betrachten. Solche Klagen werden im allgemeinen ignoriert oder
zurtckgewiesen als Reaktionen auf Kritik, die auf dem Minderwertigkeitskomplex der
einheimischen Elite beruhen sollen, ihrem starken Bestrebtsein nach positiven Bildern
ihrer Gesellschaft usw. Ich werde dagegen eine andere Erklarung vorschlagen, die dem
ambivalenten Gebrauch des Gegenbilds durch die einheimische Elite Rechnung tragt.

Zu diesem Zweck mdchte ich die Aufmerksamkeit lenken auf eine Unterscheidung
zwischen Kultur als Umgangswissen und Kultur als Glaubenssystem (belief system).
Letzteres ist oft verkorpert in schriftlichen oder mundlichen Texttraditionen. Aus
verschiedenen historischen Griinden sind Texttraditionen in der ganzen Welt in den letzten
200 oder mehr Jahren vermittelt worden (mediated) durch eine Forschungstradition, die
aus Europa stammt. Folglich sind Terminologie und Sprache der Beschreibung dessen,
was man glaubt und was man nicht glaubt, fast gleich in der ganzen Welt und gut bekannt
bei den Europaern. Aber das Umgangswissen (knowing-how), das diese Beschreibung
vermitteln soll, ist vollkommen anders. Dies macht — um es sehr milde auszudricken —
das Reden Uber die Weltanschauungen der Inder oder Chinesen usw. sehr problematisch.
Wenn es um feierliche Kundgabe der Tugenden und Laster dieser oder jener
Weltanschauung geht, scheint die nicht-europaische Elite mit den Europaern
ubereinzustimmen. Sie sehen aber, dal’ die Schlu3folgerungen der Europaer hinsichtlich
des Alltags nicht zu dem passen, was sie aus eigener Erfahrung wissen. Das ist der Grund
fur die eben erwahnte Klage uber die Stereotypen.

3. Anfange des soziologischen Theoretisierens und Gegenbildkonstruktion

©Narahari Rao



Die Weltanschauung manifestiert sich in der Weise, wie Menschen ihr Leben fuhren und
nicht notwendigerweise in der Art, wie sie daruber sprechen. Aber ist es so, dal} die Art
daruber zu reden das Verstandnis dessen behindert, was sich in ihren Umgangsweisen
aufweist? Ich meine, dies kann so sein, besonders wenn die Kategorien des
Daruberredens der soziologischen Tradition entlehnt sind.

Diese Tradition ist nicht in der Weise entstanden, dal} es Versuche gab, das
Umgangswissen anderer Kulturen zu thematisieren. Mit dem Aufkommen der modernen
Industriegesellschaft im 19. Jahrhundert waren sich die Denker ihrer Einzigartigkeit in der
Geschichte hochst bewult, und ihr Interesse lag im Verstehen dieser Einzigartigkeit und
der Prozesse ihres Entstehens. Geschichte und Struktur von Gesellschaften sonstwo
waren nur insoweit interessant, als sie zu diesem Verstandnis beitragen konnten. Diese
Situation bedingte einen bestimmten Typ von Fragen Uber andere Gesellschaften oder
Kulturen:

— In welchen Hinsichten kann die Moderne pramodernen Gesellschaften
gegenubergestellt werden? Diese Frage fuhrte unausweichlich dazu, andere
Gesellschaften durch solche Charakteristiken zu bestimmen, die die moderne Gesellschaft
uberwunden und hinter sich gelassen zu haben schien.

— Zweitens, im Hinblick auf die Dynamik der Gesellschaft erhob sich die Frage, welches
die Dynamik der praindustriellen Gesellschaft ist, die zur Entstehung der modernen
industriellen Struktur fihrt. Als Pendant dazu wurde gefragt, was fur Eigenschaften oder
Umstande das Nicht-Entstehen einer modernen industriellen Struktur in nicht-
europaischen Gesellschaften bewirken.

Im Rahmen dieses Beitrags ist es weder moglich noch notwendig, weiter in Details zu
gehen, wie soviele unserer Begriffe hinsichtlich nicht-europaischer Kulturen dadurch
gepragt sind. Ich mochte jedoch zwei Denker erwahnen, deren Kategorien sehr
einflulreich in unserem Sprechen Uber andere Gesellschaften sind, ohne dal} uns dieser
Ursprung bewul3t ist. Karl Marx und Max Weber wollten beide die charakteristischen
Merkmale der modernen Gesellschaft dadurch herausstellen, dal} sie Erklarungen fur zwei
in ihrer Zeit auffallige Merkmale zu geben versuchten: (i) die enorme technische
Produktivitat in der Gesellschaft, in der sie lebten, (ii) die rechtlich-politische Form,
innerhalb derer dies stattfand. Die erste fiUhrte Max Weber auf die »okzidentale«
Naturwissenschaft zuriick®, die er wie viele andere der mythisch-religiésen Haltung zur
Natur gegenuberstellt. Das Wesen von (ii) identifiziert er — genau wie Marx — als »>freie«
verkaufbare Arbeitskraft (»Freie Arbeit«). So werden die »wissenschaftliche Haltung«
gegenuber der Natur und die rationale Organisation der >freien< Individuen betrachtet als
bestimmendes Merkmal der modernen Gesellschaft. Im Gegensatz dazu ist die Dynamik
der pra-modernen Gesellschaft gemalk Weber bestimmt durch »die magischen und
religisen Machte und die im Glauben an sie verankerten ethischen Pflichtvorstellungen«.®
Sein Hauptwerk in der Soziologie war der Frage gewidmet, welche Art von religidéser Ethik
in der Geschichte des Okzidents das Entstehen der Moderne gefordert hat und was in
anderen sogenannten >Hochkulturen< wie Indien und China diese Entstehung gehemmt
hat.

(Dies hat vorwiegend die Forschungsvorhaben im 19. und friihen 20. Jahrhundert gepragt.

5 Siehe Max Weber: »Vorbemerkung zu den Gesammelten Aufsatzen zur Religionssoziologieg, in:
Soziologie, Universalgeschichtliche Analysen, Politik, Hrsg. Johannes Winckelmann, Stuttgart 1973.
6 Max Weber: Ibid. S. 352.

©Narahari Rao



Hauptsachlich hat man Kriterien gesucht, die einerseits die wissenschaftliche von der
religids-mythischen Haltung abgrenzen, andererseits die freie Unterwerfung unter Regeln
oder Gesetze von der personlichen Unterordnung — sei es gemal der Tradition oder auf
Grund von Gefluhlen wie z. B. Angst. Entsprechend zu diesen begrifflichen Forschungen
wurden empirische Modelle entwickelt, die die Frage beantworten sollten, was das
Entstehen der Naturwissenschaft und der Idee der >freien Unterordnung unter Gesetze« in
nicht-europaischen »Hochkulturen<« gehemmt hat.)

Es gibt verschiedene Arbeiten’, die sich damit beschaftigen zu zeigen, daR die
empirischen Annahmen hinsichtlich anderer Gesellschaften nicht in der Weise zutreffen,
wie es Max Weber dachte. Was ich hierbei herausstellen mochte, ist das Verfahren zur
Bildung solcher Modelle.

4. Gegenuberstellung und Gegenbildkonstruktion

Eines der Verfahren der Begriffsbestimmung besteht darin, zwei klar abgegrenzte
Situationen gegenuberzustellen, wobei die eine den zu bestimmenden Begriff
exemplifiziert und die andere nicht. Dies ist jedoch ein Verfahren, mit dem Begriffe zur
Verfugung gestellt werden und das unterschieden werden muf} von dem Verfahren, mit
Hilfe dieser so zur Verfugung gestellten Begriffe eine Weltversion zu konstruieren. Das
Bestimmungsverfahren der Gegenuberstellung von Situationen setzt voraus, daf’ solche
Situationen den Dialogpartnern bekannt sind und dal sie sie unterscheiden kénnen. D.h.
es setzt voraus, dal die Dialogpartner eine gemeinsame Praxis der Unterscheidung von
Welt teilen. Hier mul® man darauf achten, dal} die Bestimmung durch Beispiel und
Gegenbeispiel nicht gleichzusetzen ist mit der Beschreibung solcher Situationen, die als
Beispiel fungieren. Die Begriffsbestimmung durch Anfihren von Beispiel und
Gegenbeispiel ist vielmehr ein Verfahren, um eine Konvention zu setzen, womit das in der
Praxis vorhandene Unterscheidungswissen in ein Regelwissen uberfluhrt wird, d. h. , die
Situationen, die voneinander in der Praxis unterschieden werden, werden durch eine
Regel aufeinander bezogen. Es wird folgender Vorschlag gemacht: Man fasse die
Situationen so auf, dal® das Vorhandensein einer Situation gleichzusetzen ist damit, dal®
die gegenulbergestellte Situation nicht vorhanden sein kann. So ist es mdglich, ein
Gegenuberstellungsverfahren zu verwenden, um den Begriff »freie Unterordnung unter
Gesetze (oder Vertrage)« in Opposition zur >persénlichen Unterordnung gemaf Tradition«
zu bestimmen, indem man Beispiele aus der gemeinsamen Praxis oder Lebenswelt wahlt.
Beide jedoch — Um einen Begriff aus der Linguistik zu gebrauchen — sind syntagmatische
Elemente, die eine Weltversion konstituieren und lediglich verschiedene Domanen einer
Weltversion gliedern.

Wenn wir eine Weltversion aufbauen, verwenden wir im Gegensatz dazu Begriffe, die
durch das oben genannte Verfahren gewonnen worden sind, um eine andere Gliederung
der Welt als unsere eigene zu konstruieren. Die Kunst besteht darin auszuprobieren, wie
bestimmte, uns wohl vertraute Begriffskontraste unterschiedlich kombiniert werden
kénnen, um andere als uns gelaufige Weltversionen zu erzeugen. Problematisch bei der
Gegenbildkonstruktion ist, dal} sie ein Begriffsbestimmungsverfahren auf die Konstruktion
der Weltversion Ubertragt. Sie geht mit dem Verfahren der Konventionssetzung so um, als
ob die Festsetzung, was syntagmatische Elemente sind, ein Verfahren der Konstruktion

7 Siehe Martin Fuchs: Theorie und Verfremdung, Max Weber, Louis Dumont und die Analyse der
indischen Gesellschaft. Frankfurt 1988.

©Narahari Rao



zweier verschiedener Weltversionen ware. In unserem Beispiel bildet der Kontrast
zwischen der gesetzunterworfenen und nicht-gesetzunterworfenen Domane einen
mdglichen Unterscheidungsmodus flr zwei Aspekte einer sozialen Existenz. Werden
diese Aspekte als zwei trennbare Realitaten verstanden, z. B. als Beschreibungen von
zwei verschiedenen Gesellschaften, verliert der Kontrast seinen Sinn.

Die Denker des 19. Jahrhunderts konnten naturlich die beiden Verfahren in eines
verschmelzen, weil sie eine Annahme der Universalgeschichte hinzufugten — die
Annahme, dal} das, was die anderen in Frage stehenden Gesellschaften ausmacht, einem
als eigene Prahistorie zur Verfugung steht. Andere Gesellschaften zu verstehen oder zu
studieren erschien deshalb als Verfahren, um die angeblich einzige und einheitliche
Geschichte der Menschheit zu erforschen. So wurden die Konstruktion einer Weltversion
und die Bestimmung der Elemente dieser Weltversion ein und dasselbe Verfahren. Es
scheint mir nicht erforderlich zu sein, diese Annahme zu kritisieren. Es reicht aus, darauf
hinzuweisen, dal} es innerhalb einer solchen Perspektive kein Problem des Verstehens
anderer Kulturen gibt, da andere Kulturen Teil der eigenen gegenwartigen oder
vergangenen Praxis sind. Die Reflexion der eigenen Praxis mag notwendig sein, doch
kann eine solche Reflexion nicht als ein Prozel} des Dialogs mit alternativen
Weltversionen gelten, da in Wirklichkeit keine anderen Weltversionen vorhanden sind. Im
nachsten Abschnitt werde ich eine solche Art von Reflexion anfuhren, die auf den ersten
Blick zumindest so aussieht, als ob es ein Versuch ware, andere Kulturen zu verstehen.

5. A.Schweitzers Reflexion uber die Beziehung des Christentums zu den
Weltreligionen

Mit A. Schweitzers Einflhrung zur Weltanschauung der indischen Denker haben wir einen
Fall, wie es praktisch aussieht, wenn die Annahme der Universalgeschichte angewendet
wird. Auf der einen Seite liegt ein Anspruch vor, mit seiner Charakterisierung des
indischen Denkens als >lebensverneinend« das Wesen des indischen Denkens
interpretativ zu erfassen. Andererseits sagt er, da >Lebensverneinung<« im Grunde nicht
durchfuhrbar ist, »sieht sich ... (die indische Weltanschauung) gendtigt, der Welt und
Lebensbejahung Zugestéandnisse zu machen«.? Offensichtlich wird hier die indische
Weltanschauung auf zwei verschiedene Weisen im gleichen Atemzug behandelt. Zwar
mochte er sagen, was indische Weltanschauung ist, doch wenn Texte und Verhalten der
indischen Denker schwer mit seiner Charakterisierung zu vereinbaren sind, gibt er eine
diagnostische Erklarung, warum die indischen Denker von dem abweichen, was sie —
nach seiner Charakterisierung — denken sollten. Statt Texte und Verhalten der
Dialogpartner als Zeichen zu nehmen, werden sie als Symptome behandelt; die Rolle des
Interpreten wechselt plotzlich zu der Rolle eines Diagnostikers, der ein schon
verstandenes Phanomen nach seinen Ursachen untersucht. Auf diese Weise wird die
Aufgabe der Interpretation oder der Konstruktion einer Weltversion Uberschattet von einer
anderen Aufgabe: von der Bewertung und kausalen Erklarung einer als bekannt
hingestellten Weltversion.

Doch will er die interpretative Rolle nicht ganz aufgeben. Aber die Interpretation
beabsichtigt nicht, eine andere Weltversion zur Verfiigung zu stellen, sondern
verschiedene Dimensionen der eigenen Version bewuft zu machen, d. h. im Fall von
Schweitzer verschiedene Dimensionen der christlichen Religiositat aufzuzeigen. Dieses

8 A. Schweitzer: Ibid, S. 3.

©Narahari Rao



Motiv (— nicht als psychologische Charakterisierung verstanden, sondern kognitiv —) tritt in
seinem Buch Uber indisches Denken nicht so klar zum Vorschein wie in seinem Vortrag
mit dem Titel Das Christentum und die Weltreligionen.® Hier skizziert Schweitzer seine
Sicht der verschiedenen Religionen und ihre Beziehung zum Christentum. Zugrundegelegt
ist ein (Neo-)Kantianischer Rahmen, wobei Natur als Gegenstand der Weltkenntnis von
dem unterschieden wird, was die Quelle des »Sollens« bildet. Letzteres wird als Geist
bezeichnet. In diesem Rahmen wird Max Webers Charakterisierung des Christentums als
»Wirken in dieser Weltc aufgenommen. Schweitzer teilt auch Webers kritische Haltung
gegenuber der Moderne. Sein Interesse richtet sich auf die ideale Religiositat fur das
Leben in der gegenwartigen (modernen) Welt. Christentum ist fur ihn von seinen
Mdglichkeiten her eine solche Religion. Um aber eine klarere Sicht der verschiedenen
Dimensionen zu bekommen, was Christentum ist, misse man sich mit anderen
Weltreligionen beschaftigen. Hauptsachlich sind es die indischen und chinesischen
Religionen, die er als zwei gegensatzliche Dimensionen des Christentums behandelt: Die
Religionen Indiens werden als Reduktion auf das Geistige, die Religionen Chinas als
Reduktion auf die Weltkenntnis charakterisiert. Indische Religionen, Brahmanismus und
Buddhismus sind — nach Schweitzer — >monistisch« und verneinen die »Weltkenntnis<. Im
Gegensatz dazu versenken sich chinesische Religionen in Weltkenntnis und glauben, daf}
Religiositat durch Zuwendung zur Natur erreicht werden kann; in diesem Sinne sind sie
ypantheistisch«. Das Christentum wird dagegen als dualistisch charakterisiert, das sowohl
die Weltkenntnis anerkennt als auch eine Quelle des Sollens (- einen ethischen Ursprung
jenseits der Natur — ), was Gegenstand des Glaubens ist. Folglich kann das Christentum
die Religiositat sowohl chinesischer als auch indischer Religionen assimilieren, ohne
deren negative Aspekte zu teilen. Mit anderen Worten, jede nicht-christliche Weltreligion
exemplifiziert eine bestimmte Dimension des Christentums. Der Versuch, diese Religionen
zu verstehen, bedeutet, sich der einen oder der anderen Dimensionen des Christentums
bewul3t zu werden, um dessen Tiefe besser zu erfassen.

Wenn wir jede Kultur als eine Weltversion betrachten, wirde dieses Verfahren bedeuten,
dald jeder anderen Kultur die Moglichkeit abgesprochen wird, eine volle Weltversion zu
sein und dal sie flr einen amputierten Teil von sich selbst gehalten wird. Um in der
anatomischen Metapher zu bleiben, ware der Dialog mit einer anderen Kultur eine
Tatigkeit, in der man einen amputierten Teil von sich unter dem Mikroskop betrachtet,
damit seine Konturen klarer werden. Mit solch einer Auffassung von Dialog bleibt das
Lernen von einer anderen Kultur auf der Strecke.

9 A. Schweitzer: Das Christentum und die Weltreligionen, Miinchen 1950. Besonders siehe S. 32-39 und
S. 47-51.

©Narahari Rao



