
  __________________________________________________________________ 

IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  1 

 

 

Imaginación o Barbarie 

 

 

 

 

 

ISSN 2539-0589 

nº18  

Noviembre 

2019 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

  

 IMAGINACIÓN 

Edición Especial Imaginarios de la palabra: 

la metáfora, la mentira, la poesía. 

Coordinado por 

Francisco Javier Gallego Dueñas 

 

Número dedicado a Emmánuel Lizcano 

 

ÍNDICE GENERAL 

A nuestros lectores 
 

4 

Textos Especial Imaginarios de la 

palabra   
6 

Reseñas 
 

59 

Entrevista a Miguel Catalán  
 

75 

Un rincón egológico y subjetivado 
 

84 

Nuestros colaboradores en esta edición 
 

90 

Información editorial 
 

91 

 

O BARBARIE 
 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  2 

 

 

 

IMAGINACIÓN  

O BARBARIE 
BOLETÍN DE OPINIÓN DE LA RED IBEROAMERICANA DE 

INVESTIGACIÓN EN IMAGINARIOS Y REPRESENTACIONES (RIIR) 

“¿Qué es una palabra? La reproducción en sonidos 

articulados de un estímulo nervioso” Friedrich W. 

Nietzsche: Sobre verdad y mentira en sentido extramoral, 

1873 

"La vida no es más que una 

sombra en marcha; un mal 

actor que se pavonea y se 

agita una hora en el 

escenario y después no 

vuelve a saberse de él: es 

un cuento contado por un 

idiota, lleno de ruido y de 

furia, que no significa 

nada". William Shakespeare: 

Macbeth, 1606  

“¿Qué es la verdad? Un 

ejército móvil de 

metáforas, metonimias, 

antropomorfismos, en una 

palabra, una suma de 

relaciones humanas que han 

sido realzadas, 

extrapoladas, adornadas 

poética y retóricamente y 

que, después de un 

prolongado uso, a un pueblo 

le parecen fijas, 

canónicas, obligatorias”. 

Friedrich W. Nietzsche: 

Sobre verdad y mentira en 

sentido extramoral, 1873 

“Por ello solicitaremos a Homero y a los demás poetas que 

no se encolericen si tachamos los versos que hemos citado 

y todos los que sean de esa índole, no porque estimemos 

que no son poéticos o que no agraden a la mayoría, sino, 

al contrario, porque cuanto más poéticos, tanto menos 

conviene que los escuchen niños y hombres que tienen que 

ser libres y temer más a la esclavitud que a la muerte”. 

Platón: República, Libro III 

 

 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  3 

 

 

 

“Todo discurso está poblado de metáforas, aunque la mayoría de 

ellas –y precisamente las más potentes– pasen desapercibidas 

tanto para quien las dice como para quien las oye. Es más, las 

metáforas no sólo pueblan los discursos sino que los 

organizan, estructurando su lógica interna a la par que sus 

contenidos. Lo relevante para el científico social está en 

que, a través del análisis de las metáforas, puede perforar 

los estratos más superficiales del discurso para acceder a lo 

no dicho en el mismo: sus pre-supuestos culturales o 

ideológicos, sus estrategias persuasivas, sus contradicciones 

o incoherencias, los intereses en juego, las solidaridades y 

los conflictos latentes... Es decir, el estudio sistemático de 

las metáforas puede emplearse como un potente analizador 

social (…). 

“La imposición de cierta metáfora viva sobre eventuales 

metáforas alternativas, (…) generalizará y reiterará su uso 

hasta que, con el paso del tiempo, se convierta en una 

expresión habitual –para cierta comunidad lingüística– y 

llegue a tenerse como expresión propia, no metafórica. En este 

punto la fluidez del trasvase de significados se solidifica –

mejor diríamos: se con-solida– y la conciencia del ‘como si’ 

queda relegada al inconciente del grupo social, proceso en el 

cual lo verosimil pierde lo que tenía de ‘simil’ para quedar 

instituido como mero ‘vero’: la nueva forma de lo verdadero. 

El concepto así consolidado, ahora metáfora zombie, actuará ya 

como cualquier otra institución social para quienes, no 

habiendo asistido al proceso de su hacerse, lo asuman como un 

hecho (…), su condición de evidencia compartida normalizará 

los discursos y las conductas, su sustrato (metafórico) 

inconsciente será fuente de consecuencias no previstas y no 

buscadas, etc.” Emmánuel Lizcano, La metáfora como analizador 

social. 1999 

  

IMAGINACIÓN  

O BARBARIE 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  4 

 

 

A nuestros lectores… 

Queremos, desde el equipo editorial dedicar este número al 

matemático, filósofo y sociólogo Emmánuel Lizcano, pionero en 

el análisis social de las metáforas. Un día decidió que la 

rígida perfección de las matemáticas debía esconder algo 

humano, demasiado humano y quiso comparar las metáforas que 

servían de base al imaginario matemático de la antigua China y 

la Grecia clásica. Su interés por el carácter social del 

conocimiento, de todo el conocimiento, tanto el popular como 

el experto, proviene de un afan libertario que sabe que lo 

instituido como inamovible acaba transformándose. Cree en la 

sabiduría de las personas a la hora de crear las ficciones 

necesarias para vivir. Metáforas que nos piensan es un 

excelente ejemplo del análisis que se puede destapar cuando 

somos conscientes de las metáforas, aparentemente 

petrificadas, pero que resultan más vivas que muertas, las 

metáforas zombis. 

El universo de las palabras abre un espacio imaginario que 

desborda la mera comunicación de contenidos. Aprendimos de 

Lakoff y Johnson que, gracias a las metáforas, nos guiamos en 

la vida cotidiana. La palabra, como todo signo, se define por 

su facultad de engañar, por su reversibilidad simbólica. La 

palabra poética (poiesis) ofrece la posibilidad de crear 

nuevos mundos, vertebrar una utopía como horizonte imaginario 

al que dirigir los esfuerzos sociales. Por eso Platón prohibió 

a los poetas en su República, acusándolos de contar cosas que 

no existen, entusiasmar y engañar a niños y jóvenes. Sin 

embargo, la política, la actual y la de siempre, tienen en la 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  5 

 

 

mentira una de las armas fundamentales para la propaganda (de 

propaganda fide, propagar la fe). 

En este Boletín proponemos la reflexión sobre el poder de 

las palabras, aplicado a cualquier esfera de la vida y los 

imaginarios, la poesía, la política, la fe… En un sentido 

amplio y a la vez riguroso, creativo y cierto, mágico y 

científico. No olvidemos que la poesía está hecha de palabras, 

que el lenguaje es la casa del ser y que las metáforas nos 

piensan. Tómese por un homenaje a Emmánuel Lizcano en su 

empeño de ir recogiendo los racimos de metáforas en las que 

vivimos. 

Siguen nuestros espacios habituales: Reseñas, el Rincón 

egológico y subjetivado y una entrevista al recientemente 

fallecido filósofo Miguel Catalán. 

Agradecemos a nuestros colaboradores por su participación en 

este número y esperamos que sea una lectura placentera para 

todos. 

 

Equipo editorial Imaginación o barbarie. 

columnasopinionriir@gmail.com 

 

  

  ÍNDICE 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  6 

 

 

IMAGINACIÓN  

O BARBARIE 

Edición Especial Imaginarios de la 

Palabra: la metáfora, la mentira, la 

poesía. 

 

 Pág. 

 La verdad: esa gran mentira. Reflexión sobre el 

poder de las palabras y la poesía 

María Ascensión Marcelino Díaz  

 7-10 

 Jóvenes, mito y publicidad. Replantearnos las 

narrativas sobre la juventud.  

Ozziel Nájera Espinosa 

11-17 

 Imaginarios instituidos, literatura y libertad 

Ángel Enrique Carretero Pasín  

18-20 

 El lenguaje, el imaginario social y la 

representación literaria de los mitos griegos 

Tonatiuh Morgan Hernández 

21-38 

 Se nos rompió la performatividad de tanto usarla. 

Notas sobre el abuso del análisis de discurso  

José Antonio Cerrillo Vidal 

39-46 

 Hacer cosas (malas) con palabras  

Francisco Javier Gallego Dueñas 

47-58 

 

 

 

 

  



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  21 

 

 

El lenguaje, el imaginario social y 

la representación literaria de los 

mitos griegos 

Tonatiuh Morgan Hernández 

Este artículo muestra cómo la palabra o sustantivo conforma 

una gramática sociocultural donde la concatenación de 

distintos signos dentro de una función sintáctica, explican la 

función semántica que se le asigna a una determinada frase u 

oración donde se expresa una postura ideológica. Ello se logra 

a través de la función metafórica que hace posible el lenguaje 

simbólico, al símbolo se le asocia con las ideas y expresa las 

estructuras profundas del pensamiento mediante la asociación 

de los distintos significantes que forman parte del texto. 

Acontece la compleja interrelación entre signo y símbolo, 

entre el significante y el significado que deriva en la 

construcción del lenguaje metafórico, y con ello, se generan 

abstracciones de la realidad para establecer posturas 

subjetivas que derivan en un lenguaje propio de una comunidad, 

etnia, grupo, colectivo o sociedad, y con ello, emerge el 

orden ideológico del imaginario. 

El imaginario asigna un orden, es un poder creativo que 

subyace en el pasado histórico y social de cada cultura, 

sociedad, comunidad, etnia y colectividad, algo similar al 

cómo Dios estableció un significado social imaginario 

sostenido por una organización institucional, como lo es la 

iglesia. La representación imaginaria
1
 expresa una forma de 

pensamiento que obedece a una lógica contraria a la realidad, 

es un mundo ficticio que une, sujeta, controla y domina la 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  22 

 

 

vida de personas, comunidades y grupos. Las significaciones 

sociales imaginarias se expresan a través de lo institucional, 

sea un orden político, cultural, económico, urbano, religioso, 

comunal, colectivo etc. Se establece una red de 

representaciones simbólicas, donde el imaginario reproduce al 

ethos (valores) y la cosmovisión de una sociedad dentro de un 

tiempo y espacio específicos. 

El imaginario como concepto clave, explica y determina a la 

representación simbólica, el orden institucional y establece, 

además, la dialéctica entre lo funcional y simbólico. Por 

tanto, al hacer una interpretación simbólica de lo cultural, 

debe incluirse al imaginario como un elemento conceptual que 

hace posible la integración de una metodología que analiza a 

lo cultural como una forma de expresión vinculada a la 

condición humana presente en toda sociedad. 

De igual forma, al hablar del imaginario, se hace referencia 

a un orden simbólico que norma el funcionamiento de toda 

institución social, lo cual ordena y asigna un sentido a lo 

real, pues se establecen normas o leyes. Una sociedad produce 

al imaginario como una necesidad para su correcto 

funcionamiento, pues, justifica y legitima al orden social 

establecido, el orden simbólico que legitima y asigna una 

racionalidad al orden social. 

Para comprender la significación social del imaginario, lo 

instituido es un orden político, ideológico y cultural, pues 

se establecen representaciones como lo son las de los mitos y 

ritos que permiten al hombre transformar un mundo caótico en 

un mundo ordenado con leyes y normas controladas por un poder 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  23 

 

 

político, religioso, comunal, étnico, etc. Donde se pasa de 

vivir en un mundo caótico sin un orden aparente a un mundo 

controlado y dominado por el propio hombre. 

El relato que refiere al origen de todo, el mito del 

origen, rompe con la intermediación dialéctica entre el hombre 

y su realidad. Este relato hace una explicación del origen del 

hombre y su mundo e introduce a un tercer elemento que 

interviene entre la relación dialéctica de mutua 

transformación del hombre y su realidad. Este tercer elemento 

es el mundo mítico de los dioses, así, por tanto, se establece 

un vínculo entre el hombre, Dios y la naturaleza del mundo. A 

través de este vínculo se establece la base del imaginario 

colectivo que simboliza la continua asignación y búsqueda del 

sentido en la realidad, derivando, entonces, en una 

explicación de todo aquello carente de sentido, pues todo 

acontece por obra del orden divino que gobierna a la 

humanidad, lo cual establece un sentido al mundo vivido y 

habitado. 

Se comienza, en consecuencia, a establecer un significado en 

el mundo y territorios sagrados por medio de rituales 

asociados a ello, pues el sentido simbólico establece el 

precedente para construir un cúmulo de diversas 

representaciones que contienen en sí, un sistema ideológico y 

la estructura de una cosmovisión, que explica el por qué y 

para qué del mundo simbólico en el que habita el hombre. El 

componente central que hace posible la construcción del 

imaginario es el lenguaje simbólico, hace posible la expresión 

narrativa que une a la palabra y la imagen para representar o 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  24 

 

 

metaforizar la realidad, fijando con ello, formas de pensar, 

ver, vivir, percibir y aprehender lo real. 

El hombre en su constante interrogación acerca de cuál es 

su relación con el mundo que le rodea y en el que habita, 

busca constantemente una explicación a los fenómenos que lo 

aquejan constantemente y que forman parte del mundo en el que 

vive, fenómenos como: las lluvias, las sequías, los truenos, 

las crecidas de los ríos, y otros, manifestaciones del mundo 

natural, pero acontecen otros de tipo emocional que lo afectan 

continuamente, como lo es la soledad, la muerte, el afecto, 

etc., fenómenos que no puede ignorar y son una preocupación 

cotidiana. Entonces, el hombre siente la necesidad de 

establecer una explicación acerca del origen de todo cuanto le 

rodea y vive, establecer un primer origen del universo donde 

se desarrolla como persona. ¿De dónde viene todo lo existente? 

¿Por qué, en ocasiones, todo acontece de forma benigna, y en 

otras ocasiones, acontecen hechos agresivos y destructores? 

¿En dónde radica la razón de todo este comportamiento 

connatural a él que no logra comprender? ¿Por qué tienen que 

ocurrir estos fenómenos que afectan y destruyen todo lo 

constituido? 

Algo que es incierto y desconocido, que escapa a su 

entender. No encuentra explicación alguna ante tales fenómenos 

y emociones que habitan el él y expresan su condición humana 

de debilidad, el hombre no puede concebir cómo la naturaleza 

crea tanta fuerza destructiva, lo cual lo hace un ser 

vulnerable. Debe, entonces, someterse al poder de estas 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  25 

 

 

fuerzas naturales, debe aceptar el orden impuesto por su 

universo si desea continuar con vida. 

Surge, por tanto, la necesidad de dar una explicación a 

todos estos fenómenos desconocidos que asolan y frecuentan su 

mundo, mismos que dan muestra de un poder superior, una fuerza 

natural que se manifiesta de forma contundente. Por ello, es 

inminente la necesidad de establecer un principio a todo, que 

explique el porqué de estas problemáticas que lo aquejan; 

además, por medio de esta explicación fija una relación de 

unión-sujeción con ese mundo desconocido y misterioso en el 

que habita, a la vez, crea un mundo ubicado más allá, pues es 

producto de su propia imaginación. Así da existencia al mundo 

mítico de los dioses que controlan todas las fuerzas de la 

naturaleza y su destino como un ser susceptible y vulnerable, 

este lugar se ubica en la eternidad de su pensamiento, es una 

zona fuera de la realidad, donde la fantasía alcanza límites 

impensables y posibles que escapa a toda lógica racional. 

Este mundo se explica gracias a una herramienta fundamental 

en la vida y desarrollo de toda la humanidad, el lenguaje, 

cualidad que hace del hombre una especie diferente y superior, 

muy por encima de las demás. Es por medio del lenguaje y en 

concreto, por medio de la palabra
2
, que el hombre hace una 

interpretación de todo el comportamiento de esta naturaleza 

connatural a él. Tiene la necesidad de la creación de un 

relato que explique de forma concreta toda esta incertidumbre 

en la cual habita y le preocupa constantemente. 

Por medio de este proceso nace el relato mítico donde el 

hombre finca las bases de su presencia en el mundo, le da un 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  26 

 

 

sentido a su existencia. Establece una relación mutua con un 

mundo de carácter imaginario, situado fuera de su realidad 

palpable. El lenguaje es utilizado por el hombre, que vive 

agrupado en una comunidad con la finalidad de auto-protegerse 

a sí mismo, para establecer una vía de comunicación con sus 

semejantes, por medio de él expresa sus diferentes estados 

emocionales y anímicos que le aquejan, además de comunicar las 

diferentes necesidades que se le presentan, las cuales debe de 

satisfacer. 

El relato mítico tiene necesidad de utilizar un lenguaje de 

tipo poético, por medio de la metáfora hace posible el diálogo 

y el vínculo con el mundo divino de los dioses
3
. Nace una 

nueva realidad y un nuevo espacio, logra una conexión entre el 

hombre, la naturaleza y la divinidad que controla todo lo 

existente. El hombre edifica mediante su pensamiento y el 

lenguaje, un nuevo sentido de la percepción del mundo. Ahora 

ya no siente temor ante los embates violentos de la 

naturaleza, vive en consonancia con su mundo, se integra al 

ritmo cósmico del mismo y pasa a ser un elemento más que 

integra la grandeza infinita del universo en el cual habita y 

se desarrolla continuamente. 

El mito sienta los cimientos del desarrollo cultural, 

establece el origen de la identidad de los pueblos antiguos. 

Erige el cimiento y la estructura que da vida al carácter 

complejo de la especie humana, así como la posición que juega 

ante el orden del cosmos. El hombre introduce un sentido 

humano de orientación dentro del orden de su mundo. 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  27 

 

 

A partir del lenguaje poético se asigna un nuevo sentido a 

la vida de comunidades en las que se agrupa el hombre. Por 

medio de la poesía se establece el diálogo con el mundo que 

está más allá, un mundo que no es visible, la palabra es la 

mediadora de este diálogo de tipo metafórico
4
. El hombre 

perteneciente a las antiguas culturas establece una relación 

de respeto y de mutua retribución con sus dioses que 

representan aquello a lo que no encuentra explicación alguna. 

Esta mediación dialógica expresa su temor ante lo que escapa 

fuera de su raciocinio. 

El hombre es el único ser dentro de la naturaleza con una 

cualidad única que lo posiciona por encima de las demás 

especies, esta cualidad es el lenguaje, misma que lo hace un 

ser superior. El hombre es la casa del lenguaje y por medio de 

él logra expresar distintos estados emocionales que agobian a 

ese ser que habita en su interior. 

El hombre y su condición derivan en la necesidad de crear 

este lenguaje de tipo imaginativo, mitopoético
5
, para formarse 

a sí mismo como parte de este mundo y establecer una relación 

con los creadores y destructores de su mundo, los dioses, 

mismos que establecen y controlan el ciclo de vida y muerte de 

todo. En consecuencia, desde esta perspectiva humana, los 

dioses poseen cualidades extraordinarias superiores a las del 

hombre, se edifica, con ello, una nueva realidad imaginaria 

sobre la cual se sostienen los cimientos de la humanidad. 

Por medio de la palabra se logra concretar este diálogo con 

los dioses y la metáfora es la artífice de este lenguaje 

mágico, y a la vez, misterioso. El lenguaje metafórico eleva y 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  28 

 

 

conecta el diálogo del hombre con sus divinidades y con el 

mundo caótico que habita. Mediante los relatos mito-poéticos 

el hombre no sólo hace referencia a su origen y al mundo 

mítico, sino también expone situaciones que lo angustian y son 

parte de su diario acontecer. Situaciones emotivas que a 

través de la representación de personificaciones divinas, 

expresa ese profundo sentir interno, donde los dioses, al 

igual que los humanos, son víctimas de circunstancias 

semejantes a su condición. 

El lenguaje poético no sólo rebasa los límites del texto, 

sino también los del tiempo y del espacio
6
, trasciende más 

allá de los límites del relato y se arraiga en los rincones 

más profundos de la esencia del ser humano. La circunstancia 

que subyace en los cimientos del mundo mítico, el mundo de los 

dioses, no es distinta a la de los humanos. Al igual que los 

hombres viven y sufren, los dioses dentro de los relatos míto-

poyéticos viven en carne propia situaciones de índole similar. 

Son objeto de situaciones emotivas que se arraigan en su alma, 

cometen actos gobernados por la complejidad de la existencia, 

lo cual condena a quien cometa tales atrocidades, ya sea un 

asesinato, adulterio, engaño, robo, etc. 

Los mitos muestran características similares al mundo 

humano, hasta los peores personajes, los monstruos, son blanco 

de la sensibilidad interna del hombre. Ellos también sufren y 

son objeto de situaciones injustas, viven dentro de un estado 

de sufrimiento y dolor interno, a pesar de ser seres 

abominables sin sentimientos. Los hechos narrados por los 

mitos revisten una forma dramática y humanizada, de modo que 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  29 

 

 

sus actores pueden tener forma humana, un tanto magnificada, 

como los dioses y héroes griegos, por ejemplo; o no, como los 

seres monstruosos primigenios de muchas mitologías, pero 

actúan y se mueven animados por impulsos humanos. La 

problemática de los dioses adquiere características similares 

a las de la humanidad, su acontecer divino, aunque distante al 

devenir del hombre, presenta una familiaridad con el mundo del 

hombre que bajo una atmósfera de lucha continua libran una 

batalla en contra de su propio destino. 

Mediante la poesía se le da una significación profunda al 

mito, es una forma trascendental generada por el lenguaje 

simbólico
7
, el lenguaje poético ayuda al poeta a construir ese 

relato que llega hasta lo más profundo del alma. La metáfora 

es la protagonista de esa expresión lingüística, el lenguaje 

mito-poético, mismo que narra todo lo acontecido dentro de los 

límites del mundo divino y que sirvió de base para la 

expresión poética, construyó toda una nueva realidad a partir 

de la constante ansia por el saber del hombre, el tratar de 

explicarse por qué ocurrían determinados eventos que escapaban 

a todo lo concebido por su lógica racional. 

A través del lenguaje mito-poético nace la identidad, la 

historia, los rituales, las tradiciones y costumbres de los 

pueblos antiguos. El mito confecciona el vínculo de unión al 

interior de una comunidad, el hombre entabla una relación 

entre iguales con su dios supremo, establece el diálogo de yo-

tú, el mito cosmogónico del origen de su cultura. El mundo 

divino, en el cual fueron engendrados los humanos a partir de 

un creador que los controla y gobierna. 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  30 

 

 

Una cultura peculiar y grandiosa por su esencia con un 

origen mítico demasiado arraigado al interior de sí misma, es 

la helenística, la Antigua Grecia. Mundo que nos legó mitos de 

carácter cosmogónico, religioso, moral, etc. El mundo griego 

posee relatos que nos transportan a escenarios en donde 

conviven tanto dioses como humanos, además, también existen 

entes que presentan una mezcla de características divinas y 

mortales, los semidioses, engendrados a partir del odio 

generado por Zeus hacia la humanidad. 

Los héroes emanados de estos relatos libran batallas de 

contra de sus dioses que controlan todas las fuerzas supremas 

de su mundo. En consecuencia, los dioses buscan castigar y 

establecer un escarmiento y, a la vez, un ejemplo a quien los 

desafie. Aquél que ose mostrar signos de rebeldía contra el 

dios supremo, Zeus, es blanco de un castigo eterno. Únicamente 

por medio de la muerte se escapa ante tan atroz sufrimiento, 

este castigo ejemplar es impuesto para establecer un orden y 

una armonía en su universo. 

La epopeya griega refiere a leyendas del origen de sus 

distintos pueblos y ciudades, las luchas que libran sus 

héroes. Estos relatos adquieren, un carácter comunal que une 

al mundo antiguo de la Hélade, signan, con ello, a la 

comunidad griega y establecen valores y pasiones de una raza 

heroica, pues toda la comunidad comparte los mismos ideales. 

Mediante esta lucha establecida en el mundo mítico de la 

eternidad, los héroes inculcan a su pueblo un espíritu de 

lucha y valores como: la perseverancia, la justicia, la 

fraternidad, la fatalidad, etc., valores que adquieren nuevas 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  31 

 

 

características conforme el mito va siendo renovado. Se 

renueva a sí mismo conforme va siendo relatado de generación 

en generación, trasciende a través del tiempo y el espacio 

gracias a la memoria oral de los antiguos sabios que 

conservaron y heredaron estos relatos a sus descendientes. El 

mito refleja la eterna búsqueda de la humanidad por establecer 

una justificación a su propia existencia. 

Las distintas culturas de la humanidad se han encargado de 

atribuirle esa individualidad única y distintiva de la 

reinvención, a sí mismo, el mito adquiere nuevas 

significaciones conforme se difunde. Se le atribuyen 

características distintas de acuerdo a las necesidades de la 

sociedad en que es transmitido, hay un interés colectivo 

detrás, por eso de su naturaleza. Va, el mito, de la mano con 

el continuo trascender del hombre dentro de su mundo, son 

parte integrante de esa compleja maraña infinita que da vida 

al cosmos. La vía por la cual se logra este cometido de una 

renovación continua es el lenguaje, le permite al hombre 

mantener un canal de comunicación permanente dentro de su 

mundo con sus semejantes. 

Un primer referente y posiblemente uno de los más antiguos 

mitos que se conoce es la Teogonía de Hesíodo, este documento 

hace referencia a un mundo más allá de la realidad, donde 

aconteció una lucha de carácter interno entre las distintas 

fuerzas del universo, los dioses
8
. Hesíodo emplea un lenguaje 

mito-poético para recrear esta lucha entre las distintas 

fuerzas divinas. 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  32 

 

 

Lo que el autor busca expresar en realidad dentro del cuerpo 

de la Teogonía es el establecimiento de un orden divino, mismo 

que es impuesto por Zeus, el triunfador de esta batalla 

divina. Zeus como dios supremo ostenta un poder omnipresente y 

ejerce su influencia en todos los ámbitos del universo, es el 

dios supremo que controla todo lo existente, es el creador y 

destructor del mundo de los mortales, sus súbditos. 

Hesíodo hace una primera explicación del mundo en el cual 

está inmerso, un mundo que se rige por leyes impuestas por un 

ser superior que controlaba todos los aspectos de la vida. El 

universo, por tanto, debe gobernarse por leyes de facto que 

deben de cumplirse, sino fuese así, entonces, imperaría el 

caos y el desorden que llevarían a la destrucción total de 

todo cuanto existe, por ello, deben de acatarse las leyes para 

que exista una armonía y orden en todos los ámbitos, el mundo 

del hombre debe de gobernarse al igual que el universo se 

gobierna. 

El mito de Prometeo nos expresa la idea de un castigo dentro 

de una atmósfera de continuo dolor y sufrimiento. Prometeo se 

asemeja mucho a lo considerado como la muerte en vida, el ser 

que habita dentro de un mundo de obscuridad. Prometeo vive en 

un presente eterno, nunca termina, vive la sensación de no 

llegar nunca al final. Padecerá el martirio de la tortura 

mientras continúe dentro de la esfera de la existencia. 

Es castigado por Zeus por haber entregado a la humanidad el 

fuego sagrado, que simboliza la sabiduría. Zeus enojado quiere 

destruir a la humanidad a lo que Prometeo se opone, defiende a 

los humanos, muestra signos de bondad y humanidad, 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  33 

 

 

características propias de los hombres. En represalia ante tal 

acción, es amarrado en lo alto de una cumbre con cadenas que 

lo sujetan y le impiden liberarse. Es condenado a sufrir este 

correctivo por la eternidad, todo por desafiar a la autoridad 

del dios supremo. 

Es atacado por buitres que le infringen heridas que no dejan 

de causarle dolor interno en las entrañas de su cuerpo. 

Prometeo no puede morir porque es un semidiós, y por tanto, 

está penando dentro de un estado continuo de una angustia y 

agonía. Se pregunta a sí mismo cuándo terminará este tormento, 

ante ello, se angustia y se interroga por lo que pasará
9
. 

Piensa en el futuro incierto que lo aguarda, esto le hace 

hundirse en la desesperanza, misma que lo arrastra a un 

ambiente de una oscuridad interna, pues dentro de esta 

incertidumbre no sabe lo que sucederá, todo es incierto y todo 

puede suceder a la vez. 

Desea morir para ya no sentir ese dolor que desaparece, 

bien sabe que mediante la muerte puede obtener una vía de 

escape a este mundo adverso en el que se encuentra. Vive en 

vida una muerte que nunca termina por llegar, es un muerto en 

vida sin esperanza alguna de salvación al castigo que le 

impusieron y no hay nada ya por hacer, más que aguardar por la 

libertad. 

El mito de Sísifo muestra lo adverso de la realidad, donde 

se simboliza la existencia del hombre que es similar a la de 

Sísifo, quien es castigado y vive en un constante estado de 

continuo sufrimiento y desesperación por el difícil presente 

que encara día con día con todas sus fuerzas físicas. 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  34 

 

 

Debido a sus faltas cometidas y por desafiar el mandato del 

dios supremo, Zeus, se le condena a sufrir tormentos en el 

fuego eterno del Hades, Sísifo recibe una condena ejemplar, 

pero una vez en el Hades trata de engañar a todos aparentando 

su muerte. Pide que sus restos no sean quemados, y por tanto, 

no se le consideraba un muerto. Ante ello, Sísifo es condenado 

de nuevo por los dioses, al tratar de engañarlos y recibe como 

sentencia el rodar una enorme piedra cuesta arriba, cuando 

llega a la cima la piedra se regresa y debe de comenzar de 

nuevo, y así hasta la eternidad. Recibe un castigo que nunca 

tiene un fin. 

Sísifo es un ser que vive en un estado de constante 

desesperación por el presente adverso que encara, debe emplear 

todas sus fuerzas, ser como una bestia que no razona y sólo 

hace uso de su condición física, esa la animalidad interna que 

habita en él
10
. No piensa en lo que ocurrirá, él únicamente 

debe de preocuparse por la problemática que se le plantea en 

su presente. La enorme piedra debe empujar a base de su 

esfuerzo simboliza la dura batalla que libra el hombre dentro 

de ambientes adversos, debe de encarar situaciones que parecen 

imposibles de lograr, en las que debe de emplear su ingenio 

para salir avante. 

Cada vez que Sísifo comienza rueda la piedra, representa una 

nueva oportunidad que se plantea cada día, donde el hombre 

debe usar su ingenio de la mejor forma para rodar la piedra de 

una forma diferente a la anterior. Cada día se encara la 

realidad con una nueva actitud y desde una nueva perspectiva, 

pues siempre hay un nuevo comienzo y se aprende de los errores 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  35 

 

 

cometidos. El presente se plantea de forma similar al hombre y 

a Sísifo, pues es una preocupación constante, este presente 

adquiere el sentido simbólico de ser eterno. 

Otro mito que hace referencia a la idea de castigo y de 

encierro dentro de un mundo de sufrimiento que simboliza una 

realidad obscura, un presente adverso sin una salida aparente 

a tan agobiante situación, es el mito de Tántalo. Por mostrar 

un carácter rebelde contra de Zeus, al revelar sus secretos, 

pues robó el néctar de los dioses, secreto más cuidado y 

preciado, Tántalo es sometido a un castigo que adquiere 

características únicas, pues traicionó a quienes confiaron en 

él. 

Tántalo es confinado a un lugar donde tiene a su alcance 

distintos tipos de manjares que detonan en él instintos 

naturales como el apetito y cuando quiere alcanzarlos, éstos 

con su propio movimiento se alejan de él; así mismo, cuando 

siente la necesidad de saciar su sed, la bebida se aleja. No 

puede poseer todo aquello que desea. 

Este relato simboliza al hombre condenado a padecer un 

hambre y una sed que son eternas, nunca podrá saciar sus 

necesidades, siempre buscará nuevos satisfactores y así se 

extenderá por la eternidad
11
. Nunca estará conforme con lo que 

tiene a su alcance, pero también expresa la idea de que no se 

puede poseer todo cuanto se desea, esto hace que se arraigue 

dentro del alma un sentimiento de angustia porque se desea 

algo y no se puede alcanzar tal objetivo. 

El hombre sufre y se martiriza a sí mismo porque no puede 

obtener eso que desea, y como no lo puede poseer, se 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  36 

 

 

desespera. Se crea un ambiente de sufrimiento emocional que lo 

hunde en una obscuridad interior a través de pensamientos de 

culpa y castigo. 

Este relato ilustra uno de los primeros referentes a la idea 

del encierro del ser dentro de un espacio tanto físico como 

corporal. El laberinto es la prisión edificada con la 

finalidad de contener al ser monstruoso que actúa fuera de la 

lógica racional, y por tanto, representa un peligro para toda 

lo que está a su alrededor. El Minotauro es un ser encerrado 

en el laberinto, confinado a vivir por siempre en la total 

soledad, la única salida posible de la prisión es la muerte. 

Su animalidad se muestra al devorar a sus víctimas que 

inocentemente son conducidas al laberinto para ser 

sacrificadas por él, pues estas víctimas son parte de un 

ritual religioso. 

El laberinto es un tema que siempre resulta atractivo para 

la literatura, simboliza lo complejo y difícil que resulta el 

recorrer los distintos senderos de la vida
12
. A veces, los 

caminos resultan ser inesperados, se crean falsas expectativas 

y se llega a una encrucijada que no conduce a ningún lugar, 

pero el camino debe continuarse y no detenerse porque siempre 

se aprende de los errores cometidos anteriormente. Se va por 

la vida caminando diversos caminos que conducen a callejones 

sin salida o se tocan puertas que nunca se abren o llevan a 

falsas salidas. El hombre anda a lo largo de su vida en una 

constante búsqueda que lo conduzca a una realización más 

plena. 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  37 

 

 

Se vive encerrado en un cuerpo, una familia, una casa, una 

colonia, una ciudad, un país, un mundo, un universo, etc. 

Desde el momento en que una persona nace, ésta ya es víctima 

del encierro, se entra al laberinto sin darse cuenta y se 

vive, a lo largo de los años, encerrado en una estructura o 

sistema que lo contiene, se le condena al hombre a vivir y 

sufrir un castigo desde el principio de la vida y no se tiene 

la noción de ello, se vive confinado dentro de un cuerpo al 

igual que el Minotauro. 

El hombre vive condenado y encerrado en una prisión que lo 

contiene, conforme transcurren sus años tendrá que recorrer 

los distintos pasillos del laberinto en busca de una salida 

que lo lleve a la libertad. Se vive la travesía de la vida a 

lo largo de la laberíntica y complicada estructura de la 

existencia que finalizará únicamente con la llegada de la 

muerte, la verdadera y no falsa e ilusoria salida de esta 

prisión denominada vida. 

 

Notas 

1
 Luis Humberto Méndez y Berrueta. La cultura como concepto semiótico, algunas 

reflexiones metodológicas útiles al pensamiento sociológico, México, Eón, 2014. 

2
 Alonso Alcina. El mito ante la Antropología y la Historia, Madrid, Siglo XXI, 

1984. 

3
 Carlos García Gual. Introducción a la mitología griega, Madrid, Alianza, 1992. 

4
 Yu-Fu-Tuan. Topofilia, estudio de las percepciones, actitudes y valores del 

entorno, Madrid, Melusina, 2007. 

5
 Arthur M. Hocart. Mito, ritual y costumbre, ensayos heterodoxos, Madrid, Siglo 

XXI, 1975. 



IMAGINACIÓN O BARBARIE nº 17  38 

 

 

6
 Hans George Gadamer. Mito y razón, Barcelona, Paidós 1997. 

7
 Ángel María Garibay. Mitología griega, dioses y héroes, México, Porrúa 1986. 

8
 Aurelio Pérez Jiménez. Introducción general en Hesiodo, obras y fragmentos, 

Madrid, Gredos, 1997. 

9
 Francisco González Crussi. El hombre y la muerte en Ruy Pérez Tamayo, La Muerte, 

México, El Colegio Nacional, 2004. 

10
 Ángel María Garibay, Ibidem.  

11
 Ángel María Garibay, Ibidem. 

12
 Heli Morales Ascencio. El laberinto de las estructuras, Madrid, Siglo XXI, 1997. 

  

  VOLVER 


