Francesco Angioni

IL RUOLO DELL'ERMENEUTICA E DELLA METAFISICA NEL PENSIERO MASSONICO

Premessa
Se il concetto di metafisica è noto a tutti lo è meno quello di ermeneutica, quindi inizio chiarendo il significato di questa parola. L’ermeneutica è la metodologia della interpretazione, del chiarire, dello spiegare. Nacque tra i curatori di testi antichi della biblioteca di Alessandria d’Egitto per dare un ordine ai diversi testi di opere come quelle di Omero ricercando le versioni più corrette stilisticamente e linguisticamente e anche per stabilire il testo più aderente alla semantica originaria dell’autore. Nei secoli successivi l’ermeneutica predilesse l’analisi e la corretta interpretazione dei testi sacri e poi, nell’età del Rinascimento italiano, si spostò allo studio dei testi  in qualsiasi ambito.

Dicendo corretta interpretazione dei testi sacri, mi riferisco a due modalità interpretative: la prima è l’interpretazione linguistica atta a riconoscere la validità d’origine di un testo, dunque l’esatta attribuzione a un autore o a una corrente di pensiero e di cultura e a collocarla in un preciso momento storico; l’altra modalità, specifica per i testi sacri, è l’interpretazione spiritualistico-religiosa (interna alla teologia) del contenuto del testo.

Non è questa sommaria distinzione da confondere con quella tra forma e sostanza; infatti, l’interpretazione del testo in sé nella sua forma linguistica, non è rivolta alla pura espressione formale, essa al contrario si volge alla forma per riconoscere la sostanza nascosta nella forma stessa. Se un termine ha un certo significato in un ambito ben definito, ad esempio socio-culturale e storico, quel termine ci svela, essendo stato usato in quella frazione di testo, che appartiene non solo a un preciso periodo storico e a un proprio ambito culturale, ma anche svela il vero significato dell’intero frammento di testo. In italiano, ad esempio, usiamo il termine “Illuminismo” per una specifica corrente di pensiero dai forti connotati culturali e politici, mentre il termine tedesco “Aufklärung” e quello inglese “Enlightenment”, che potrebbe essere tradotto sempre con Illuminismo. All’analisi ermeneutica svelano, per la Germania e l’Inghilterra, un diverso significato che, purgato di connotati ideologico-politici, ha valenze letterarie e culturali opportunamente da tradurre con "rischiaramento". Il primo, Aufklärung, ci dice che illumina le genti verso un cambiamento culturale, il secondo, Enlightenment, che rischiara le menti verso la comprensione della realtà, nel senso cognitivo-educativo. Quindi, è ben evidente che con l’ermeneutica si parte dalla forma, come figliastra, per giungere alla sostanza, come genitrice indiretta.

L’altro livello o dimensione dell’interpretazione ricerca i sensi nascosti che determinano una fede, in altri termini, s’interpreta dando dei significati d’ordine spirituale che non necessariamente corrispondono al significato semantico della parola stessa o della frazione di testo in cui essa è contenuta. La prima modalità appartiene più all’ambito della filosofia e della linguistica mentre la seconda a quello dell’esegesi.

Il pensiero sapienziale teleologico massonico e la sua tensione ontologica alla Verità 
C’è una concezione che in un certo periodo storico si è andata affermando riguardo alla filosofia come scienza dal rigore ineccepibile, ovvero della filosofia come modalità del pensare umano in grado di rappresentare la sostanza delle realtà, una modalità che con altre concezioni altrettanto parziali si sono radicate nella cultura occidentale. Tali concezioni di carattere ideologico lasciano i Massoni alquanto indifferenti. Infatti, non sono queste le condizioni che possono essere definite come necessarie per il percorso massonico di educazione/formazione (meglio esprimibile con la parola tedesca Bildung) umana e spirituale. Tutto ciò che tenta di porre un termine o dei confini allo sviluppo del pensiero e della formazione spirituale umana appare autolimitante, sembra un colpo di freno allo sviluppo della Gnosi umana. Per questo al Massone le ideologie non possono che apparire una autolimitazione del pensiero e dell’evoluzione progressiva del pensare e del sentire dell’Uomo.

Un Massone dovrebbe partecipare alla società umana, universale, per superare le limitazioni del pensare, per dare spazi e dimensioni altri da quelli che il mondo profano riesce a elaborare e che traumaticamente è costretto periodicamente a negare e reinventare.

Lo scopo della Massoneria è quello di fornire uno sviluppo senza traumi, senza una presunzione gnoseologica che dall’ontologia profana verrebbe limitata e implicando la consapevolezza che la Verità è un concetto trascendente e non immanente, ma su questo ritornerò. 

Il pensiero umano, pensiero simbolico, filosofico, teologico e scientifico, con Tommaso, Galilei, Descartes, Locke e altri sommi, si è posto l’obiettivo di essere garante della rappresentazione fedele della realtà e sicuramente sugli aspetti fenomenici ne ha svolto il compito con esemplare maestria. Tale visione pone quindi il pensiero filosofico fondato sulla ragione come specchio in cui la realtà, la Natura si riflette o almeno, come Kant meditava, lo stesso pensiero ne riconosce le strutture di base.

Oggi, l’idea che questo indirizzo sia definibile come metafisico, e su ciò non si può essere che d’accordo ignorando il senso negativo che tanti filosofi odierni tendono a dargli, ci deve indurre a riscoprire i sensi nascosti del pensiero metafisico in termini moderni e con analisi ermeneutica nonché in una visione massonica.

Il Massone, superato l’apprendistato, nel secondo grado del percorso massonico incomincia a sviluppare un’osservazione ermeneutica della Natura nei termini della scoperta dei suoi significati misterici, quelli nascosti nell’intimo della Natura, quelli che non vengono svelati neppure dall’individuazione delle leggi fenomeniche che controllano gli accadimenti della stessa Natura. La Natura, in una visuale di pensiero “riservato”, esoterico, è da scoprire non nei suoi accadimenti epifenomenici, cosa che la scienza con i suoi attuali sofisticatissimi metodi e strumenti è in grado di fare in modo migliore, ma con una visione altra, nella cifra della sostanzialità metastorica e di trascendenza. Il pensiero materialistico, positivistico, scientista ci descrive la Natura nel suo apparire, nei suoi aspetti discorsivi, ma nulla può dire sulla sua sostanzialità, su ciò che il senso del Sacro e della spiritualità umana possono dire e comprendere.

La Massoneria, proprio perché non è metodo gnoseologico, si oppone alla ipostatizzazione di una via prestabilita; essa non è “la via” e neppure “una via”, essa supera il concetto di via quindi di metodo e di metodologia, e si proietta come tensione ontologica alla Verità.

L’epistemologia filosofica ci ha insegnato che ogni legge scientifica è tale nella misura in cui si può dimostrare la sua fallacia e quindi superare se stessa con un modello interpretativo maggiormente esplicativo e più vicino alla verità. Ciò che non è dimostrabile come errato, parziale, limitato al contingente storico non è scienza ma è fede, è cristallizzazione del sapere e della conoscenza ritenuta come Verità.

La concezione della Massoneria come "metodo di vita" è riassumibile al concetto della Massoneria come "ortoprassi"
 Con il concetto di ortoprassi, si impone alla Massoneria una visione immanentista negandole una visione del sé che sia trascendentale. C’è nelle due concezioni, cioè le proiezioni della Massoneria come metodo oppure come ortoprassi, la stessa unidimensionalità che H. Marcuse denunciava nell’immagine dell’uomo moderno (unidimensionale). La concezione della Massoneria come ortoprassi segue il filone della filosofia laica, del pensiero che nega la dimensione sia trascendente sia metafisica; infatti, l'ortoprassi (corretto modo di agire) limita tanto il pensiero che l’azione massonica a un “essere per fare” (comportarsi) e necessariamente rischia di confluire nella corrente di pensiero del pragmatismo radicale anglosassone o peggio ancora nel considerare la Massoneria come metodo
 che non ricerca più l’essenza della Massoneria ma descrive “come” essa opera concretamente. Si evidenzia in tale accezione la carente elaborazione del pensiero massonico, l’adeguamento a logiche del passato, a filosofie del pensiero che la stessa filosofia oggi ha superato. La parola metodo sembra avere il significato di “modo di fare”; in altre parole, si interpreta la Massoneria come luogo ove si può esperire, sperimentare e dichiarare qualunque modo di pensare e ideologia, in una concezione di libertà di pensiero che nega l'idea di trascendenza della Verità e che di conseguenza porta al relativismo d'altri tempi. Altra conseguenza possibile è che in tal modo si afferma il paradosso che non esiste una via massonica ma tante vie quanti sono gli affiliati alla Massoneria. Appare quindi che la Massoneria è un sincretico apparato di mille e mille pensieri tutti accettabili e “tollerabili” così come pensabili dai singoli. È insito in ciò l’ideologia (guarda caso) dell’individualismo borghese.

Il pragmatismo di matrice anglosassone, con i suoi epigoni l’inglese John Dewey e l’austriaco Ludwig Wittgenstein, mira a considerare l’uomo non come osservatore ed esploratore della sostanzialità della realtà, ma come produttore e imprenditore di conoscenza che trasforma la realtà. Non c’è bisogno di grandi meditazioni filosofiche per capire ciò, è evidente che fin dai suoi primordi l’umanità si è posta pragmaticamente in questi termini, ma non solo. È questo “non solo” che rende carente e svela la soffocante autosufficienza del pensiero pragmatico, il suo porsi in un vicolo cieco al quale, giunti alla fine, si osserva impotenti la nebbiosa imperscrutabilità della fine del cammino. Se la realtà è da considerare solo nella sua accezione di causa produttiva, che trasforma la realtà, che ne è del pensiero non produttivo quello che la realtà non vuol trasformare ma cogliere le sue intime essenze? Però, è questo cogliere le essenze che infastidisce il pragmatico, perché le essenze non sono di per sé produttive, non modificano la realtà ma la definiscono in un’altra dimensione che esce dal controllo dell’Uomo. Il pragmatico dicendo che osservare la realtà vuol dire osservare per trasformare non dice nulla di errato, così come non si erra dicendo di considerare la Massoneria come ortoprassi, dicendo di osservare la realtà per definire un corretto comportamento. Ma sono visioni parziali e unidimensionali, una materialistica e l’altra comportamentista. Manca l’altra parte, quella fondante, quella del discorso che è dell’osservare per scoprire le norme regolative dell’essere umano nella sua dimensione spirituale. In termini semplici, pragmatismo e ortoprassi sono due modalità del pensiero amorale, che nega ogni dimensione spirituale all’Uomo e alla Natura.

Scindere le conseguenze morali
 dall’agire comporta di necessità i guasti di un produrre concettualistico giunto alla sua autogiustificazione, così come un comportamento corretto senza definire i principi morali a cui riferirsi è affermazione general-generica che non distingue la Massoneria da una qualunque altra forma di approccio spirituale; anzi, con il rischio che questo approccio viene escluso per la riduzione ai soli comportamenti senza considerare l’essenza del sussistere umano.

L’essere umano quando incominciò a mescolare due diversi metalli per produrne un terzo, come il bronzo, non si spiegava la modificazione in terza molecola di altre due mescolate tra loro, non ne aveva le conoscenze scientifiche. E su questa parziale conoscenza però sviluppò un sistema di rituali, di miti, di elaborazioni trascendentali, metafisiche o filosofiche (pensando all’interazione di aria, terra e fuoco) che per lui davano un senso alla Natura nel suo insieme, ponendosi sul piano della sapienza anche nel verso di farlo sentire componente vitale della Natura. Poi, viene lo scienziato, che spiega la fusione molecolare dei metalli e distrugge l’unitarietà materia-spirito, cioè il pensiero metafisico. Ora sappiamo del potenziale conoscitivo della materia, ma abbiamo perduto tutto del potenziale sapienziale della Natura, del Cosmo, del Creato, comunque lo si chiami.

Le religioni vorrebbero superare questa frattura e dare una spiegazione in termini fideisti e finalisti del creato e riportando tutto a un ente creatore. Non spiegano l’essenza della Natura; dicono chi la guida e la giustifica, ma senza rispondere alle domande: come e perché? Infatti, quel come e perché è nella mente divina, imperscrutabile all’uomo. Oggi alcuni avventurosi teologi d’ambito cristiano sono disposti a pensare che il Creato sia un Atto divino e che le leggi della Natura siano effetti e non conseguenze dell’Atto divino, per cui queste leggi non sono direttamente controllate e gestite dal pensiero divino, nel senso che la Natura creata in sé si organizza e si dà le sue leggi senza intervento esterno. In tal modo si pone all’interno della Natura una capacità di auto-organizzazione e auto-regolamentazione scissa dal divino, una capacità della Natura stessa che ne svela la sua cosmica potenza.

Pur se affascinante in sé, questa spiegazione della sussistenza intrinseca della Natura e dei suoi accadimenti non dà risposta al perché dell’atto creativo, se non nei termini, neoplatonici, di una “esigenza” auto-sussistente della creazione rispetto al divino. In tutto ciò è impossibile, per il pensiero umano, pervenire a una Verità in sé esplicativa dei massimi sistemi posti dal pensiero teologico.

Dunque, anche in questo si evidenzia la limitatezza di certi grandi del pensiero massonico, come Lessing e Goethe, che ripongono la Verità ultima nel pensiero divino, come indicibile e inconoscibile, troppo compresi in una visione apofasica del divino stesso.

Il pensiero massonico non può collocarsi in questo spazio auto-censorio, anzi deve avere il coraggio di andare oltre, altrimenti non si distinguerebbe né si definirebbe come pensiero altro, come pensiero sapienziale teleologico. La Massoneria se è altro, ha come necessità epistemologica ed ermeneutica quella di coniugare il discorso sulla materia con quello sulla sovramateria, o in altre parole il pensiero sulla struttura materica con quello sulla sovrastruttura spirituale, sul sensibile e sull’extrasensibile.

Sempre riguardo all’ortoprassi, questa non aiuta a definire la Massoneria come pensiero soprasensibile, non fa riconoscere una sua visione di ermeneutica esoterica
. L’esoterismo, anche quello occidentale così tanto utilizzato da molti massoni, non trova lo spazio di giustificazione di sé nella concezione dell'ortoprassi, che è concezione di comportamenti umani, pur considerandoli nella loro apparenza extra-storica ed extra-culturale.

Se però intendiamo l’esoterismo come strumento essenziale del pensiero massonico riservato, e che si esprime mediante allegorie e simboli, è necessario scandagliarne i suoi peculiari significati non in termini puramente di perfezionamento spirituale, che non lo distinguerebbe da altre pratiche spirituali, ma specificatamente in termini massonici.

L’esoterismo in quanto strumento massonico, dal pensiero massonico deve trarre il proprio significato e non può configurarsi fuori da se stesso, altrimenti una qualunque persona fortemente interessata allo esoterismo potrebbe benissimo cercare il proprio sviluppo spirituale nell’esoterismo in sé e non avrebbe la necessità di entrare nella Massoneria. Addirittura, potrebbe cercare una propria speciale forma d’iniziazione dentro la via esoterica, ignorando l’iniziaticità massonica. Questo è proprio il termine ultimo del pensiero di Herder che in definitiva toglie alla Massoneria ogni carattere di esclusività, dandone una nuova accezione semantica, in espressione di Humanität.

Il Massone, sensibilmente determinato considera l’esistenza come progetto, alla stregua di un Heidegger, e vuol condividere questo progetto con altri sotto il riparo della loggia. In questa loggia il Massone dovrebbe trovare la spiegazione di come stanno le cose, di come l’esistere si spiega (studio della geometria della natura), poiché la sua concezione di Verità è diversa da quella giuridica, civile e religiosa e pure scientifica.

La filosofia moderna tende a depennare la Verità, intesa come descrizione oggettiva del sensibile e dell’extrasensibile, dai propri discorsi. È difficile contestare chi afferma che la razionalità di un discorso se è ridotta alla sua presentazione decorosa, è accettabile dai più. Però, ciò non vuol dire che la felicità umana risieda nell’essere tutti d’accordo, nella comune ricerca di una felicità data dall’accordo, come sembra di sentire nelle parole di un Herder
.

Ugualmente, sento la necessità di superare certe posizioni del XVIII secolo e di quelli successivi, ove la Verità è lo “specchio della Natura” e che la conoscenza dei dati di fatto e delle norme che li regolano sia la via alla Verità. I Massoni settecenteschi cercavano ciò, trovandosi come Lessing, a essere costretti a negare ogni validità all’esoterismo come strumento di conoscenza. Questo perché all’epoca, non differentemente da oggi, quello era un esoterismo che dall’esterno veniva inglobato nel pensare massonico, senza saperlo integrare, senza saperlo ripensare nei soli termini massonici, facendo del pensiero massonico un confuso e incoerente agglomerato dei più disparati esoterismi, con la tiepida e inconcludente giustificazione che ogni forma di esoterismo umano è definibile come "Tradizione". Solo Goethe provò a coniugare massoneria, spiritualità ed esoterismo extramassonico usando plurime arti, comprese quelle scientifiche, ma con grande sofferenza e senza giungere a una conclusione
.
Nel linguaggio massonico non appare la parola “felicità”. Il Massone non cerca la felicità, si distingue dall’accezione moderna della morale intesa come aiuto reciproco per soddisfare "felicemente" i desideri personali e collettivi. Una tale concezione, presente per esempio in Stuart Mill e in una certa visuale anche nell’idea di ortoprassi, non rientra nello schema di elevata Bildung spirituale; al più in quello civile e privato del mondo profano. La concezione di felicità parte dal presupposto che non esiste nella natura umana alcuna struttura sostanziale e ciò è inaccettabile dal pensiero massonico trascendentalmente ed esotericamente fondato. Non si deve però pensare che l’accezione trascendente del pensiero massonico voglia dire fondarsi su qualcosa di eternamente esistente, di una trascendenza che trascende persino l’uomo. L’unica trascendenza concepibile per un Massone potrebbe essere quella di scoprire nella sostanzialità umana un immanente senso del Sacro che lo connota come ente umano e come essere vivente teso allo spirituale; tutto il resto è prodotto storico e culturale dell’agire umano. Il pensiero massonico, depurato dalle connotazioni che gli sono estranee, come quelle ideologicamente e teologicamente fondate così come quelle degli esoterismi estranei alla tradizione storica massonica, concepisce la morale come pura espressione umana e il senso del Sacro come propria sostanzialità. La morale umana, nell’accezione massonica, non discende dall’extraumano, essa è elaborazione progressiva della pulsione umana al superamento dei limiti dell’uomo, ma non in senso materiale civile religioso che sono compito e scopo di istituzioni che appartengono al mondo profano; dunque tale morale non la si può denotare come trascendente o immanente.

Da parte sua, il senso del Sacro è l’immanenza che appartiene all’uomo e in senso massonico è la sostanzialità che lo innalza oltre il suo essere produttivo, oltre la sua materialità, oltre i suoi comportamenti pur moralmente ed eticamente guidati.

Nella Massoneria non si può cercare ciò che Heidegger chiamava ontoteologia, la ricerca sull’origine e la fondatezza dell’idealità umana in una sfera extraumana e sulla certezza del possesso di un ideale giusto e vero. Ciò è rintracciabile nel pensiero teologico e a questo ci si deve rivolgere se tale è la ricerca e se qualcuno volesse ridurre il pensiero e la prassi massonica a relativismo, farebbe una sospetta operazione di mistificazione.

In una società iniziatica, spiritualmente connotata, il relativismo è cosa estranea. Né può essere considerata come relativistica l’affermazione che la Massoneria è ricerca di una Verità, di una Morale, di un Senso del Sacro che fanno parte della sostanzialità dell’Uomo
.

Questi concetti hanno valore di assolutezza dentro la sfera dell’umano. Sono essi che si connotano come veicoli al superamento della condizione materiale per accedere a quella spirituale. Se la Massoneria è concepibile come progetto di elevazione dal materiale allo spirituale, in ciò non sussiste nulla di relativistico. Non solo, infatti tale rappresentazione è coerente col pensiero platonico che richiedeva a un progetto di essere affrontato con volontà superiore. Se una definizione può essere data alla Massoneria è quella di “fondamentalista”, nel senso di ricerca dei "fondamenti dell’essere umano e della Natura".

In certe critiche che vengono dal mondo religioso si tende a stigmatizzare la Massoneria come relativistica perché essa non riconosce alcuna cosa come definitiva. Ciò, se non è travisamento voluto, è mancato approfondimento del pensiero massonico.

La Massoneria fonda la propria tradizione sul riconoscimento di un Ente Supremo, però senza dare definizione di questo Ente e senza farne discendere nulla di più che il suo riconoscimento. È prassi tradizionale della Massoneria il rendersi estranea agli ambiti religiosi e politici e dunque a non chiudersi dentro un credo o un’ideologia. La vocazione della Massoneria è quella di essere universalistica e di trovare nell’Uomo, a prescindere dalla sua razza, credo religioso, condizione sociale e idealità politica le congiunture sostanziali per elevarsi spiritualmente. Ciò implica non di affermare che ogni via da percorrere sia giusta, bensì di lasciare aperte le porte a una ricerca la più ampia possibile e che l’elevazione spirituale nasce dal genere umano e non da un qualcosa a lui estraneo. La Massoneria si pone dunque come visione trascendente dell’Uomo, cioè come definizione di un ambito spirituale, sacrale, insito nell’essere umano.

Il fatto che la Massoneria consideri che si possa elaborare e discutere su tutto non vuol dire che tutto viene desacralizzato o relativizzato, ma al contrario che nel tutto si può trovare il senso del Sacro e a ciò, a questo senso del Sacro, si sposta la ricerca massonica. In realtà, la critica di relativismo è puntata verso quel pensiero che non sostiene che la Verità possa essere detenuta da qualcuno perché a quel qualcuno un Ente superiore ha rivelato la Verità e che solo quella Verità sia giusta (questo in sé è una forma di relativismo), mentre tutte le altre ricerche e vie sono conseguentemente fallaci e inutili e che alla “vera” spiritualità non si possa giungere se non con il proprio credo. A questo assolutismo del particolare oggi teologi spericolati incominciano a chiedersi con finezza di ragionamento
 se una tale concezione possa avere diritto d'esistenza nell'ambito di una religione
 tesa al bene concepito come libertà che a sua volta necessariamente implica il senso del rispetto verso le altre vie spirituali e religiose La corrente pragmatista e relativista del pensiero filosofico moderno ritiene, sulla falsariga di Nietzsche, che l’uomo è animale intelligente e che la sua intelligenza si esplica nella collaborazione degli uomini per la migliore realizzazione dei propri desideri. Questo modo di vedere la realtà non è in sé errato ma è certamente parziale, perché volutamente ignora sia il senso del Sacro che spinge l’uomo a vivere pure una vita spirituale, sia quella sua connotazione non riducibile al materiale, la sua sostanzialità trascendentale; ignora che l'uomo prima di sviluppare il senso del Sacro ha, come base di partenza, sviluppato il pensiero simbolico.

Nell’ontoteologia questa unitarietà tra materialità e spiritualità, che si concretizza nell’essere umano, viene spezzata tra una parte limitata nella sua finitudine e una parte che anela all’infinito. La Massoneria, invece, riconosce nel senso di Sacro e quindi di infinito l'essenza che giustifica la parte finita, sensibile. A differenza di Peter Singer, filosofo americano odierno, la Massoneria non aspira ad “ampliare la cerchia del noi”, piuttosto tende a considerare l’uomo solo alla luce della sua appartenenza all’umanità e quindi come singolo rappresentante di un “noi assoluto”, come dire che nel singolo uomo esiste l’intera umanità. Il bene e il male presente nel singolo uomo corrisponde al bene e al male che l’intera umanità è capace di esprimere. Di conseguenza, la Massoneria ponendosi il compito di sviluppare la Bildung spirituale dell’intera umanità opera allo sviluppo del singolo. Il Massone porta avanti un progetto che ipotizza un futuro possibile per l’umanità fondato sul riconoscimento di un “immanente” insito nell’uomo. Pertanto, la Massoneria si appella tanto alla ragione quanto al senso del Sacro, ove l’uno è ragione d’essere dell’altro e l’insieme dei due è teleologicamente teso al perfezionamento, giacché la Massoneria non pensa teologicamente, non concepisce la Verità come qualcosa di superiore ed estraneo all’uomo e quindi ricerca la Verità dentro l’uomo e nella Natura nella sua sostanzialità. Non viene ricercato, in altri termini, un qualcosa che è fuori dall’uomo, a lui superiore, che è compito teologico, ma vuol scrivere il poema dell’universalità dell’uomo come percorso di Bildung materiale e spirituale, lasciando al mondo profano il miglioramento materiale e riservandosi quello spirituale, inteso come spirituale meramente umano.

Sul piano religioso il misticismo è la via dell’accesso al trascendente, ma fuori dall’ambito religioso può anche essere concepito un misticismo meno radicale, fondato sull’immanenza del Sacro che è azione e pensiero assieme, nel senso che scopre, con la Bildung, il senso d’immanenza del Sacro, presente nell’uomo o più precisamente nella determinazione dell’uomo come insieme sistemico di materia e di valore trascendentale. Quest’affermazione che può apparire un paradosso o un gioco semantico, invece è il percorso non lineare che compie il Massone.

Qualità materiale e qualità immanente sono i due distinti livelli che compongono l’unitarietà dell’essere umano e il misticismo è la via che consente di far comunicare i due livelli e farli interagire sinergicamente, dando luogo a un superiore essere umano, né solo materiale né solo spirituale, ma altro da sé.

Richard Rorty, altro filosofo americano pur di pensiero pragmatico e relativista, pone il misticismo come una superiore forma di linguaggio (modalità espressiva delle idee) che porterebbe al progresso materiale e morale. In una logica massonica è preferibile parlare di Bildung piuttosto che di progresso, infatti, Bildung è uno scopo mentre il progresso è un effetto. È però corretto definire il misticismo come linguaggio speciale che fa comunicare l’uomo sia con la sua parte sensibile sia con la sua parte spirituale, attuando con questa comunicazione il percorso di Bildung. Tale via massonica, in ultima analisi via alla Verità, è raffigurabile come una vite senza fine, che gira senza mai serrare, che ha la funzione di avvio di un meccanismo che conduce ad altri risultati che non sono il serrare. È la via del procedere dalla sapienza alla conoscenza.

La Massoneria può concepire una propria forma peculiare di misticismo, estranea alla religione, proprio partendo da ciò che Rorty definisce come misticismo, ma superando la sua limitazione al progresso materiale e morale, con il concetto di educazione/formazione spirituale, cioè la Bildung. Come già accennato, Goethe tentò la ricomposizione dei due livelli della sostanzialità umana; egli aveva una visione essenzialmente mistica della Massoneria, ma non sviluppò una mistica massonica e fallì perché volle applicare due strumenti esoterici, come l’ermetismo e l’alchimia, estranei alla via massonica: egli, in ultima analisi, fu esoterista perché ermetico e alchimista e non perché Massone.

�	� Nella concezione della Massoneria come ortoprassi, si pone una visione immanentista alla Massoneria negando una visione del sé che sia trascendentale.


�	� Penso all’affermazione di un Gran Maestro che definisce la Massoneria come “metodo”: «La Massoneria non esprime, invero, una particolare filosofia o ideologia, ma un metodo di convivenza tra tutte le filosofie e le ideologie possibili» di G.M. avv. Gustavo Raffi nell’Allocuzione Le vie del dialogo, G.O.I. 2002. Purtroppo li Gran Maestro si ferma a questa affermazione senza approfondire che cosa voglia dire con metodo di convivenza tra tutte le filosofie e le ideologie possibili. Si ha l'impressione di un tentativo di sincretismo gnoseologico.


�	 Uso volutamente, per facilità discorsiva, il termine morale nell’accezione pre-hegeliana, ove morale ed etica sono sinonimi.


�	 Continuo a usare la parola “esoterico” e derivati nel senso etimologico di “riservato”, cioè di qualcosa che ha un particolare senso per una ristretta cerchia di iniziati.


�	Si vedano i “Dialoghi per massoni” di Johann G. Herder.


�	 Cfr. Introduzione a Goethe massone e poeta in www.cittadelladelleliberemura.eu sezione Critica Massonica.


�	 A meno che non si consideri l'Uomo un aspetto relativo di un universale assoluto divinamente connotato e teologicamente descritto.


�	  Si veda, Vito Mancuso: Rifondazione della fede, Oscar Mondadori, 2009.


�	� Con speciale riferimento alle chiese delle religioni rivelate.





