Bulletin critique des Annales islamologiques
BCAI 9 9

3712023
Varia

Michael E. Pregill, The Golden Calf between Bible and
Qur’an. Scripture, Polemic, and Exegesis from Late
Antiquity to Islam

Paul Neuenkirchen

OpenEdition

Edition électronique

URL : https://journals.openedition.org/bcai/1509
DOI:10.4000/bcai. 1509

ISSN : 2731-2046

Editeur
IFAQ - Institut frangais d'archéologie orientale

Référence électronique

Paul Neuenkirchen, « Michael E. Pregill, The Golden Calf between Bible and Quran. Scripture, Polemic, and
Exegesis from Late Antiquity to Islam », Bulletin critique des Annales islamologiques [En ligne], 37 | 2023,
mis en ligne le 15 mars 2023, consulté le 21 mars 2023. URL : http://journals.openedition.org/bcai/
1509 ; DOI : https://doi.org/10.4000/bcai. 1509

Creative Commons - Attribution - Pas d'Utilisation Commerciale - Partage dans les Mémes Conditions
4.0 International - CC BY-NC-SA 4.0
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/



| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

Michael E. PReGILL

The Golden Calf between Bible and Quran.
Scripture, Polemic, and Exegesis

from Late Antiquity to Islam

Oxford, Oxford University Press, 2020,
Xiv, 499 p., ISBN: 9780198852421

Mots-clés: Bible, Coran, étude comparative, Veau
d'or, Exégese.

Keywords: Bible, Koran, comparative study, Golden
Calf, Exegesis

Michael Pregill (M. P.), qui est actuellement
chercheur dans le cadre du projet ERC « The
European Qur’an », a passé plus de dix ans a ensei-
gner l'islamologie aux Etats-Unis et a publié nombre
d’articles scientifiques sur I'émergence de l'islam
durant 'Antiquité tardive et les rapports entre Bible
et Coran. Depuis 2010, il a consacré une part impor-
tante de ses publications au récit biblique du Veau
dor tel qu'il est reformulé dans le Coran et compris
dans l'exégése musulmane ancienne ("), Sa premiére
monographie, qui fait l'objet de ce compte rendu,
est I'aboutissement de cette décennie de recherches.

Avec The Golden Calf, M. P.nous livre la premiere
étude qui se concentre de maniére aussi précise et
détaillée sur I'histoire du récit du Veau d'or depuis ses
origines dans I'lsraél antique et son apparition dans
le livre de I'Exode jusqu’a la période de 'Antiquité
tardive et son inclusion dans le Coran, en explorant
les interprétations successives que connut cette his-
toire, ainsi que les raisons qui les ont motivées sur une
période de plus d’'un millénaire. Le projet est ambi-
tieux tant les prérequis pour mener a bien une telle
entreprise sont nombreux (connaissance de plusieurs
langues anciennes; de I'histoire des différentes tradi-
tions religieuses et de leurs développements au cours
de I'Histoire). Mais l'auteur est parfaitement équipé
pour éviter les écueils habituels de ce type d'étude
transhistorique et transdisciplinaire et, au terme de
la lecture de cette somme, il ne fait aucun doute que

(1) «“Turn in Repentance to Your Creator, then Slay Yourselves”:
The Levitical Election, Atonement, and Secession in Early and
Classical Islamic Exegesis », Comparative Islamic Studies 6 (2010),
p. 101-150; « Some Reflections on Borrowing, Influence, and the
Entwining of Jewish and Islamic Traditions; or, What an Image
of a Calf Might Do», in M. Daneshgar et W. Saleh (éds), Islamic
Studies Today. Studies in Honor of Andrew Rippin, Leyde et
Boston, Brill, 2017, p. 164-197 et « “A Calf, a Body that Lows”: The
Golden Calf from Late Antiquity to Classical Islam », in E. Mason
et E. Lupieri (éds.) Golden Calf Traditions in Early Judaism,
Christianity, and Islam, Leyde et Boston, Brill, 2018, p. 264-296.

M. P.s’en sort avec brio, malgré quelques critiques que
je formulerai au terme de cette recension.

Le premier chapitre de la monographie vient
dans le prolongement de I'introduction qui précise
que l'objectif général de M. P.est de « réévaluer la rela-
tion entre Bible et Coran » (p. 1). 1l prend comme cas
d’étude anticipé (le sujet sera développé par la suite)
la présence d’'un dénommé al-Samiri dans le récit du
Veau d'or de Coran 20, 83-97, figure qui n‘apparait
nullement dans le récit biblique originel. M. P.expose
deux trajectoires d'interprétations aux motivations
opposées mais qui se croiseront. D'une part, celle
des exégetes musulmans qui prennent le mot arabe
al-Samiri pour un nom adjectival (nisba) signifiant
«le Samaritain », dédouanant ainsi Aaron — qui dans
le texte biblique originel est responsable de la confec-
tion du Veau - et s'inscrivant de fait dans la théologie
islamique de I'impeccabilité (“isma) des prophéetes.
En outre, ce récit biblique impliquant Aaron sert
aux exégetes de preuve confirmant la falsification de
la Bible et l'authenticité du Coran. D'autre part, les
orientalistes — dont William St. Clair-Tisdall dans ses
Original Sources of the Quran (1905) — se serviront
de la présence de ce « Samaritain », compris comme
tel en se fondant sur I'exégese classique musulmane,
pour chercher a démontrer que le Coran commet
une erreur anachronique puisque le récit biblique
se déroule avant I'émergence des Samaritains. M. P
soutient que cette grille de lecture est I'héritage du
travail d’Abraham Geiger (1810-1874).

Avant d’aborder plus en détails I'impact de
Geiger dans les études occidentales sur le Coran, M. P.
insiste sur trois points: la nécessité de repenser la
relation entre judaisme, christianisme et islam, et de
délaisser I'idée erronée selon laquelle Iévolution de
la tradition biblique au fil des siecles s'est déroulée
sous la forme d'un dialogue entre le judaisme et le
christianisme seuls; le besoin de modifier sa compré-
hension de la frontiere entre texte biblique canonique
etapocryphe durant 'Antiquité tardive, frontiére qui
était bien plus floue qu'elle ne l'est aujourd’hui (les
récits bibliques étant alors envisagés non pas a travers
la Bible canonique, mais a travers un corpus de tra-
ditions exégétiques); et I'importance de prendre en
compte le contexte historique de I'’Antiquité tardive
pour comprendre la naissance du Coran (par exemple,
l'étude des processus de « monothéisation » dans
divers lieux d’Arabie a partir du 1v¢ siecle doivent invi-
ter aabandonner I'image d’une Arabie « polythéiste »
a la veille de l'islam).

M. P. dédie le reste du chapitre a une discussion
sur I'approche orientaliste, dont il dit qu'elle consi-
dere le Coran comme un regroupement d’« emprunts
confus » a la tradition juive et chrétienne. M. P.

BCAI 37



| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

consideére cette approche orientaliste comme
étant la conséquence de l'ouvrage de Geiger, Was
hat Mohammed aus dem Judenthume aufgenom-
men? (1833), qui montre I'islam comme ayant été
«influencé » par le judaisme. MP insiste, avec raison,
sur I'importance de délaisser ce « paradigme de
I'influence » qui a été repris d'innombrables fois par
les orientalistes, parfois a des fins polémiques, et sur
la nécessité d'adopter un autre modeéle qui mette l'ac-
cent sur le corpus coranique comme résultant d’'un
processus d’« adaptation solide d’un discours fluide
du scripturalisme de I'Antiquité tardive » (p. 37).

La suite du livre est divisée en trois grandes par-
ties, intitulées respectivement « Fondations », «Juifs,
chrétiens et I'héritage contesté d'Israél » et « Lépisode
coranique du Veau ». Ce découpage pertinent et
pédagogique permet au lecteur de suivre I'évolution
du récit au centre de cette monographie selon un
mode chronologique qui laisse entrevoir la genese
et la signification originelle probable de I'histoire du
Veay, ses interprétations et ses réécritures successives
motivées par des questions polémiques interreli-
gieuses, et sa réception dans le milieu coranique a la
fin de 'Antiquité tardive.

Le second chapitre, qui ouvre la premiere grande
partie, se concentre sur le récit du Veau d'or du
trente-deuxieme chapitre du livre de I'Exode que
M. P. considére comme étant la plus ancienne version
de cette histoire contenue dans la Bible hébraique.
Lauteur méne d’abord une analyse textuelle minu-
tieuse pour, ensuite, aborder les circonstances histo-
riques, politiques et religieuses qui sous-tendent le
récit. ll soutient que celui-ci trouve son origine dans
un « groupe lévitique » précis du Royaume du Nord:
celui dont les membres revendiquaient leur apparte-
nance a la descendance de Moise (en opposition au
groupe se réclamant de la descendance sacerdotale
d’Aaron). Ce serait la raison pour laquelle le récit du
Veau est congu pour condamner le culte des veaux
instauré par Jéroboam (cf. 1 Rois 12, 26-28) ainsi que
les aaronides de Jérusalem, tout en fournissant une
étiologie pour l'autorité des Lévites. M. P. rappelle
utilement les origines de I'idée selon laquelle le Dieu
d’Israél pouvait étre adoré par le biais de veaux, en
partant dexemples de religions du Proche-Orient
ancien, en passant par le texte biblique et en finissant
par la culture matérielle mise au jour par les fouilles
archéologiques qui attestent de la popularité des
représentations de divinités surmontant des bovidés.
Petit a petit, I'image anthropoide de la divinité sera
remplacée par une abstraction de la forme divine
(comme un disque solaire), avant de disparaitre
completement, ne laissant plus que le veau. Cette
derniére étape implique que la présence divine

se trouve dans un espace vide, soulignant l'invisi-
bilité de Dieu (il s'agit de I'«aniconisme de l'espace
vide »), ce qui explique que dans le récit d’Exode 32
I'intention originelle d'/Aaron était en réalité d'utili-
ser le Veau pour I'adoration du véritable Dieu, mais
le danger d’une telle pratique cultuelle se fit jour
lorsque le peuple prit le Veau pour une véritable
représentation de Dieu. Comme le résume M. P,
«Le culte du Veau n'est pas I'adoration d’'un faux
dieu, mais l'adoration du vrai Dieu d’Israél menée
de maniere fausse » (p. 91).

L'auteur conclut le chapitre en abordant le
rapport entre le récit exilique du Veau door et celui
du neuvieme chapitre du Deutéronome, expliquant
que ce dernier en est la premiére réinterprétation, le
dépeignant comme un épisode de pure idolatrie pour
imposer la légitimité du Temple de Jérusalem face
aux centres religieux rivaux qui sont décrits comme
consacrés non pas au vrai Dieu d’Israél mais a des
fausses divinités étrangeres. Il s'agit la de la compré-
hension dominante de cette histoire qui perdurera
jusqu’a nos jours.

Le troisieme chapitre explore I’évolution des
interprétations juives anciennes de Iépisode du Veau
en en expliquant les raisons. M. P. montre d’abord
comment des auteurs de la période du Second
Temple tels que Pseudo-Philon et Philon d’Alexandrie,
dans leur « réécriture » apologétique du récit biblique
originel, ont omis certains éléments génants et ont
mis I'accent, chacun, sur un aspect particulier (pour
le premier il s'agit de I'intercession de Moise devant
Dieu et pour le second de I€lection lévitique). Dans
les deux cas, la transgression d’lsraél est reléguée a
I'arriere-plan afin de minimiser les aspects problé-
matiques du récit.

L'auteur aborde ensuite le cas des rabbins
de I'époque tannaitique (1°-111¢ siecle) et de leurs
midrashim au sujet de I'histoire du Veau, qui se
caractérisent par une acceptation du récit tel qu'il est

— le peuple est expié du péché par I'imposition d'obli-
gations cultuelles —, une candeur qui contraste avec
les traditions amoraiques plus tardives. Ce besoin
de reconnaitre explicitement la culpabilité d’lsraél
est illustré dans le débat entre Akiva et Pappias dans
le Mekhilta de-Rabbi Ismaél qui, tout comme l'inter-
diction rabbinique de traduire certains passages
clés de Iépisode du Veau de I'Exode dans la lecture
liturgique a la synagogue, traduit la volonté de pro-
mouvoir une interprétation autorisée des Ecritures
et de délégitimiser d'autres approches contredisant
les leurs. Ces derniéres sont celles des proto-chrétiens,
comme on le voit en Actes 7, 35-42 ou l'idolatrie du
Veau est assimilée au rejet du caractére messianique
de Jésus par les Juifs.

BCAI 37



Le quatrieme chapitre qui ouvre la deuxieme
grande partie veut montrer que les exégeses rab-
biniques de I’®poque amoraique autour du Veau
d’or ont été composées en réaction aux exégeses
patristiques polémiques anciennes (qui se fondent
elles-mémes sur des exégeses rabbiniques tannai-
tiques apologétiques); cela permet de constater que
l'orthodoxie se construit a travers des processus de
dialogue et de réciprocité. Le développement d'une
nouvelle interprétation de I'épisode du Veau était
important pour établir une vision « supersessio-
niste » du triomphe du christianisme et de l'obso-
lescence juive. Cest ce que montre M. P. a travers
six études de cas portant sur des écrits chrétiens
des 1€ et 11€ siecles — dont la Didascalie des Apotres
sur laquelle il se penche le plus longuement — qui
cherchent a expliquer I'imposition aux seuls Juifs
de la «Seconde Loi » (la « Premiére » étant la loi
universelle contenue dans le Décalogue) comme
une punition pour leur idolatrie du Veau d'or, cette
servitude contrastant avec la liberté qu'apporte
I'abrogation de la Loi par Jésus. Cette interprétation
ancienne - qui sera reprise dans le discours chrétien
tardo-antique — illustre les continuités entre le dis-
cours rabbinique et patristique.

Selon M. P, ce contexte de polémique chrétienne
explique les nouveaux développements dans les
interprétations rabbiniques de I'époque amoraique
telles qu'on les trouve dans le Talmud de Babylone
et dans les collections midrashiques compilées en
Palestine entre le 11¢ et le v®siecle, qui adoptent
une position défensive et apologétique, leur objectif
étant de faire paraitre Israél comme une victime
involontaire de cet épisode d'idolatrie, a contrario
de I'exégese dominante de I'époque tannaitique. Ce
procédé est cristallisé dans le Lévitique Rabba qui
disculpe Israél en rejetant la faute de la fabrication
du Veau sur des « prosélytes » égyptiens (en se fon-
dant sur une glose d’Exode 32, 4), permettant de
réhabiliter la réputation d’Aaron en le dépeignant
comme une victime de l'affaire qui, craignant pour
sa vie, aurait été obligé de coopérer avec les idolatres,
et qui aurait fait intervenir Satan dans I'histoire pour
faire croire au peuple d’Israél que Moise était mort,
les poussant a l'idolatrie.

Dans le cinquiéme chapitre, l'auteur s’intéresse
d’abord a ce qu'il qualifie d'«anomalie »: l'interpré-
tation apologétique de Iépisode du Veau d'or — qui
sapparente aux exégeses amoraiques — d’Ephrem
de Nisibe (m. 373) dans plusieurs de ses écrits tel le
Commentaire sur I'Exode. M. P. montre que si Ephrem
cherche a minimiser la culpabilité dAaron comme
le fait le Lévitique Rabba par exemple, ce n'est pas
avec le méme objectif en téte puisque cet auteur

Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

est fondamentalement anti-juif. Son interprétation
vise a défendre la position de Grand Prétre dans la
mesure ol il considere que Jésus est le double héritier
a la fois du sacerdoce spirituel qui lui a été transmis
par Melchisédech et du sacerdoce physique hérité
d’Aaron.

M. P. poursuit avec les interprétations antio-
chiennes du v®siécle comme celles de Diodore
de Tarse ou de Théodoret de Cyr qui sont tres
proches de celles des auteurs syriaques Ephrem ou
Aphraate en ce qu'elles exonérent Aaron, du fait de
sa fonction sacerdotale, qu’il transmettra jusqu’a
Jésus. M. P. soutient que les liens entre les exégeses
syro-orientales et antiochiennes ne sont pas le fait
d’'une quelconque «influence », mais s’expliquent
par le recours mutuel a une tradition exégétique
préexistante.

L'auteur se penche ensuite sur les exégeses
syriennes orientales et occidentales dans le contexte
des suites du Concile d’'Epheése qui, malgré une chris-
tologie opposée, suivent des trajectoires paralleles
en se fondant sur des sources communes comme
Ephrem et la tradition antiochienne. M. P. consacre
une partie importante de cette section a Jacques
de Saroug (m. 521) qui développe un discours polé-
mique contre les Juifs, I'¢pisode du Veau dor illustrant
selon lui leur éternelle infidélité (expliquant leur rejet
de Jésus); mais son discours évite d’accuser Aaron, et
soutient lui aussi que Jésus est I'héritier sacerdotal
d’Aaron et de Melchisédech.

Ce chapitre se conclut sur une discussion por-
tant sur le contexte de cette approche polémique
concernant la fonction sacerdotale qui pourrait
s'expliquer par une réaction aux chrétiens qui affir-
maient que Jésus avait remplacé le sacerdoce juif
a une époque ou les familles sacerdotales juives
jouaient un réle important dans la direction des syna-
gogues en Palestine aux 1ve-v€ siecles, ayant remplacé
les rabbins et les patriarches des siecles précédents.
M. P. anticipe la derniére partie de sa monographie
en écrivant que ces débats juifs et chrétiens autour
du sacerdoce, de la loi juive et de l'idolatrie israélite
auront un impact sur le discours coranique autour
du Veau d'or.

La troisieme grande partie débute par un
chapitre qui s'intéresse aux compréhensions orien-
talistes et musulmanes de I'épisode du Veau d'or
tel qu'il est relaté en divers endroits du Coran. M. P.
explique que l'interprétation de ce récit coranique
dans la recherche occidentale est conditionnée par
deux prémisses héritées de la tradition islamique: le
tafsir préserverait une interprétation objectivement
fidele du Coran et le Coran ainsi que sa tradition
exégétique seraient substantiellement touchées

BCAI 37



| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

par des influences de communautés scripturaires
anciennes (en particulier juives). Puis M. P. analyse
les différentes versions coraniques de I'épisode en
question. La discussion de la particularité coranique
du traitement du récit se concentre une fois encore
sur la présence d'al-Samiri en Coran 20, 85 et 87
et son absence de la version paralléle de Coran 7,
148-151. En outre, il se penche sur l'expression arabe
“ijl jasad lahu khuwdrun de Coran 20, 88 qui servira
aux exégetes — suivis des orientalistes — a affirmer
que le Veau fut vivifié. Ayant a nouveau insisté sur
le lourd héritage de la compréhension de Geiger sur
les discussions universitaires de Iépisode du Veau
d'or et ses traductions jusqu'a aujourd’hui, M. P.
démontre de maniéere convaincante que I'hypothese
avancée par ce savant, reprise et développée par la
suite, n'est pas recevable puisqu’elle affirme que le
récit coranique se fonde sur des sources — le Pirgé
de-Rabbi Eliézer, le Targum Pseudo-Jonathan et le
Midrash Tanhuma - qui sont en réalité postérieures
au Coran de plusieurs siecles, incluant méme pour
certaines des éléments islamiques.

Le septieme chapitre réévalue la version cora-
nique du Veau d'or en interrogeant la validité des
compréhensions et traductions habituelles de trois
éléments. Le premier est l'expression arabe susmen-
tionnée qui est généralement comprise dans le sens
«un veau corporel » ou « un veau, un corps... » (sens
adjectival et nom, respectivement), alors que, selon
M. P, le nom khuwar (« meuglant »), modifierait “ijl
(«veau ») et non jasad (« corps »), ce qui signifierait
que le meuglement n'est pas un trait spécifique de
I'idole/image du Veau, mais une caractéristique
que l'on peut associer a tous les veaux. Il serait donc
question d’« une image d'un veau meuglant » et non
d’«une image meuglante d’'un veau », une allusion
au Psaume 106, 20: «un beeuf, un herbivore ». M. P.
en conclut qu'il n'est nullement question de donner
vie a une image de Veau et que « 'auteur de I'épisode
coranique a reconnu et a joué sur cette référence
psalmique au Veau en reprenant et en reformulant
le récit de I'Exode » (p. 326, notre traduction).

Le second élément est l'interprétation de
Coran 20, 96, un verset qui est généralement compris
de maniére assez fantaisiste (voir la traduction de
Turner, p. 280, fondée sur le tafsir et non le texte cora-
nique lui-méme). En démontrant notamment que le
rasil du texte n'est pas I'ange Gabriel mais Moise et
que le mot athar ne renvoie pas a une route concréte,
mais a un chemin métaphorique, M. P.comprend ce
verset comme indiquant la « prise en main » méta-
phorique d’'une guidance morale exemplaire.

Le troisieme élément est la présence inexpli-
quée d’al-Samiri, un personnage absent du récit

originel, traditionnellement compris comme un
«Samaritain » diabolique, mais que M. P. pense n'étre
autre quAaron. Lauteur explique que le terme arabe
samiri pourrait avoir une double couche de sens:
d’'une part signifier «Samarien », une allusion a la
Samarie biblique ou les veaux d'or étaient utilisés
comme objets cultuels (cf. Osée 8, 5-6) et d'autre part
signifier « protecteur » (le sens de 'équivalent hébreu
shémer), le Coran I'utilisant comme épithéte pour
désigner Aaron de maniere ironique puisqu'il était
censé étre le « protecteur » du peuple en l'absence
de Moise, mais qu'il les conduit a I'adoration de
«Samarie ». M. P.conclut de cette nouvelle lecture du
récit coranique du Veau d'or que l'auteur coranique
de I'épisode en question connaissait bien I'Exode: il
construit « une étiologie sophistiquée » en se fondant
sur les ressources littéraires et linguistiques de la
tradition biblique (p. 358).

Le huitieme et dernier chapitre débute par
dix pages dans lesquelles MP dresse minutieusement
les paralleles entre chacun des versets de la Bible et
du Coran traitant de I'épisode du Veau, le tout pour
montrer que la péricope de Coran 20 ne prend tout
son sens que lorsqu'elle est lue a 'aune d’Exode 32,
tout en soulignant les processus de restructuration,
de réécriture méticuleuse et systématique, et de
relocalisation a I'ceuvre dans la révision coranique
qui repose donc, in fine, non pas sur le midrash ou
d’autres écrits « deutérocanoniques », mais sur la
Bible.

M. P. souligne en outre le fait que le Coran
sapproprie souvent les Ecritures monothéistes en
méme temps que leurs stratégies textuelles et I'her-
méneutique des communautés bibliques antérieures,
ce qui semble étre le cas dans le récit coranique du
Veau d'or qui a di étre produit par le biais d'une
interaction directe avec des sources littéraires tres
proches d’Exode 32: l'auteur propose un ancrage
du récit de Coran 7 dans la traduction syriaque du
récit biblique et des liens entre I'éthiopien classique
(gueze) et divers éléments du récit de Coran 20, reflé-
tant «un processus long, complexe et sophistiqué
d’adaptation textuelle, de reformulation et de réo-
rientation, faconnés non seulement par des strates
différentes au sein de la tradition biblique telle qu'elle
était connue durant I'Antiquité tardive, mais aussi
possiblement par des matériaux dans des registres
linguistiques différents » (p. 409, notre traduction).

M. P. revient a I'interaction entre les approches
plus anciennes de ce récit (surtout dans le discours
chrétien) ainsi que les objectifs et les tendances
caractéristiques du discours coranique pour com-
prendre exactement ce que le Coran accomplit en
«reformulant » et en « réécrivant » le récit biblique

BCAI 37



| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

du Veau d'or: dans les récits coraniques, c'est le
péché du peuple qui est mis en exergue et non
celui d’Aaron. De plus, la Loi y est envisagée comme
une punition pour ce méfait, ce qui lie de facto
les récits coraniques aux perspectives des auteurs
chrétiens comme Ephrem et Jacques de Saroug,
notamment. Dans I'ensemble des récits, le point
de vue coranique sur I'impeccabilité des prophétes
et sur le contraste entre la sévérité de la loi juive et
I'allégement apporté par Muhammad est conservé.
Ce faisant, le but du Coran est de montrer qu’lsraél,
égarée et sujette a la colere divine, est vouée a
commettre des erreurs de tous temps, servant,
ainsi, d’« exemple édifiant » pour les croyants de la
communauté coranique.

L'objectif principal des récits coraniques du
Veau d'or serait donc de servir de lecon aux croyants
pour leur éviter de s'égarer, en leur rappelant que
s'ils s'écartent du droit chemin, ils seront pardonnés,
et en mettant en lumiere un lien implicite, dans la
réinterprétation de ces récits par le Coran, entre la
jeune umma et Israél.

Avec cette monographie trés érudite, qui
examine méticuleusement les développements
exégétiques d'un court récit biblique a travers les
siecles en en expliquant les mécanismes de maniere
convaincante, M. P. nous fournit tous les outils
nécessaires pour appréhender sa version coranique
dans toute sa complexité. Il s'agit la certainement
d’'un modeéle a suivre pour toute future étude qui
voudrait comprendre la signification d'un épisode
biblique ou le réle d’'un de ses personnages dans le
Coran, en sortant a la fois du moule de la tradition
interprétative musulmane et des simplifications
orientalistes du « paradigme de I'influence ».

On regrettera néanmoins que M. P, tout en
cherchant a mettre fin a ce paradigme hérité de
Geiger, I'échange pour un autre qui est tout aussi
problématique. Tandis qu'il insiste continuellement

— etavec raison — sur la nécessité de s'‘écarter du tafsir
pour tenter de comprendre le sens originel du Coran,
M. P. reste enfermé dans la dichotomie tradition-
nelle qui divise la «révélation » coranique en deux
périodes mecquoise et médinoise correspondant
aux étapes de la carriére prophétique de Muhammad
telle qu'elle est décrite dans des sources plus tardives,
n‘étant donc que le résultat de cette méme exégese
musulmane dont I'auteur cherche a séloigner. En effet,
dans ses discussions sur les récits coraniques du Veau
dor, M. P.n’hésite pas a parler de « themes de période
médinoise » (p. 432) par exemple, ou plus générale-
ment, a situer la «révélation » du Coran en Arabie,
sans évoquer la possibilité que certains de ses textes
aient pu étre produits en dehors de la Péninsule

— comme en Syrie-Palestine® — et hors du cadre
temporel de la vie de Muhammad®). Abandonner
ce paradigme — celui-ci hérité de Theodor Noldeke —
pourrait pourtant s'avérer constructif. On pensera
par exemple a la suggestion intéressante de M. P.
pour qui l'objectif du récit coranique du Veau d'or
pourrait étre d'illustrer pour ses contemporains les
conséquences de Iéchec dans le leadership commu-
nautaire, écrivant que |'« enjeu principal est de savoir
qui est reconnu comme le plus légitime pour diriger
lacommunauté et parler au nom de Dieu » (p. 379 et
voir aussi p. 437). On naurait aucun mal a placer cette
hypothése dans le contexte des revendications alides,
faisant valoir la légitimité de ‘Al b. Abi Talib comme
successeur du Prophete et chef de la communauté,
aprés la mort de Muhammad (),

Ce recadrage m'amene a un second point qui
concerne le profil du ou des auteurs des récits cora-
niques du Veau d'or. En plusieurs occurrences, M. P.
souligne tres justement que l'auteur de I'épisode
en question connaissait parfaitement la version de
I'Exode — en écrivant par exemple qu'il construit
une « étiologie sophistiquée » en se fondant sur les
ressources littéraires et linguistiques de la tradition
biblique (p. 358) — et qu'il en élabore une réécriture
tres fine et complexe, faisant appel a une connais-
sance élaborée de diverses techniques littéraires. Mais
M. P. ne tire aucune conclusion de ces remarques
pourtant centrales: que pourrait-on déduire du
profil de I'auteur de ces récits du Veau d'or? Et que
penser de son multilinguisme évident (voir p. 408 sur
la présence d’éléments linguistiques a la fois syriaque
et guéze dans ces récits coraniques en arabe)?

On regrettera donc que M. P.applique un regard
véritablement historico-critique dans les deux pre-
miéres grandes parties de son ouvrage qui traitent
des textes de tradition biblique au sujet du Veau
d’or, mais qu'il n'exerce pas la méme rigueur en ce qui
concerne le Coran. On constatera d‘ailleurs un second

(2) Guillaume Dye, «Lieux saints communs, partagés ou
confisqués: aux sources de quelques péricopes coraniques
(Q19:16-33) », in |. Depret et G Dye (éds.), Partage du
sacré. Transferts, dévotions mixtes, rivalités interconfessionnelles,
Bruxelles-Fernelmont, EME, 2012, p. 55-121, a par exemple suggé-
ré de localiser lacomposition de Coran 3,33-63 en Syrie-Palestine
apres la mort de Muhammad (voir p. 119). Du méme auteur
et sur ce méme sujet, voir «Le corpus coranique: contexte et
composition », in M.A. Amir-Moezzi et G. Dye (éds.), Le Coran
des historiens, Paris, Les Editions du Cerf, 2019, vol. 1, p. 784-785.
(3) Ibid.

(4) A cesujet, voir les travaux de Mohammad Ali Amir-Moezzi,
comme Le Coran silencieux et le Coran parlant, Paris, CNRS
Editions, 2011.

BCAI 37



| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

paradoxe: M. P.analyse de maniére chronologique et
minutieuse plusieurs dizaines d'interprétations juives
et chrétiennes anciennes de divers courants, mais
il ne s'intéresse succinctement qu’a neuf exégeses
coraniques — dont la plus ancienne d’al-Tha‘labi ne
date que du xi€ siecle de I'ere commune - et bien qu'il
mentionne brievement la compréhension mutazilite
du récit en question, il n'évoque pas une seule fois
les différentes interprétations shiites autour du Veau
d’or, alors méme qu’elles fournissent un point de vue
unique et important, certaines d’entre elles compa-
rant l'errement de la majorité musulmane ayant renié

‘Ali comme successeur légitime de Muhammad a
I'adoration du Veau d'or ).

Paul Neuenkirchen
Post doctorant a l'université de Berne
et a I'lnstitute for Advanced Study de Princeton.

(5) Il serait également intéressant de prendre en considération
I'exégése druze de cet épisode. A ce sujet, voir Daniel De Smet,
«Le culte du Veau d'or chez les Druzes », Orientalia Lovaniensia
Analecta 83 (1998), p. 45-61 et aujourd’hui id., Les Fatimides. De
[ésotérisme en islam, Paris, Les Editions du Cerf, 2022, chapitre 9.

BCAI 37 15




