
 

Bulletin critique des Annales islamologiques 
37 | 2023
Varia

Michael E. Pregill, The Golden Calf between Bible and
Qur’an. Scripture, Polemic, and Exegesis from Late
Antiquity to Islam

Paul Neuenkirchen

Édition électronique
URL : https://journals.openedition.org/bcai/1509
DOI : 10.4000/bcai.1509
ISSN : 2731-2046

Éditeur
IFAO - Institut français d’archéologie orientale
 

Référence électronique
Paul Neuenkirchen, « Michael E. Pregill, The Golden Calf between Bible and Qur’an. Scripture, Polemic, and
Exegesis from Late Antiquity to Islam », Bulletin critique des Annales islamologiques [En ligne], 37 | 2023,
mis en ligne le 15 mars 2023, consulté le 21 mars 2023. URL : http://journals.openedition.org/bcai/
1509  ; DOI : https://doi.org/10.4000/bcai.1509 

Creative Commons - Attribution - Pas d’Utilisation Commerciale - Partage dans les Mêmes Conditions
4.0 International - CC BY-NC-SA 4.0
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/



II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 37 10

Michael E. Pregill  
The Golden Calf between Bible and Qur’an. 
Scripture, Polemic, and Exegesis  
from Late Antiquity to Islam

Oxford, Oxford University Press, 2020, 
xiv, 499 p., ISBN : 9780198852421

Mots-clés : Bible, Coran, étude comparative, Veau 
d’or, Exégèse.

Keywords: Bible, Koran, comparative study, Golden 
Calf, Exegesis

Michael Pregill (M. P.), qui est actuellement 
chercheur dans le cadre du projet ERC « The 
European Qur’an », a passé plus de dix ans à ensei-
gner l’islamologie aux États-Unis et a publié nombre 
d’articles scientifiques sur l’émergence de l’islam 
durant l’Antiquité tardive et les rapports entre Bible 
et Coran. Depuis 2010, il a consacré une part impor-
tante de ses publications au récit biblique du Veau 
d’or tel qu’il est reformulé dans le Coran et compris 
dans l’exégèse musulmane ancienne (1). Sa première 
monographie, qui fait l’objet de ce compte rendu, 
est l’aboutissement de cette décennie de recherches.

Avec The Golden Calf, M. P. nous livre la première 
étude qui se concentre de manière aussi précise et 
détaillée sur l’histoire du récit du Veau d’or depuis ses 
origines dans l’Israël antique et son apparition dans 
le livre de l’Exode jusqu’à la période de l’Antiquité 
tardive et son inclusion dans le Coran, en explorant 
les interprétations successives que connut cette his-
toire, ainsi que les raisons qui les ont motivées sur une 
période de plus d’un millénaire. Le projet est ambi-
tieux tant les prérequis pour mener à bien une telle 
entreprise sont nombreux (connaissance de plusieurs 
langues anciennes ; de l’histoire des différentes tradi-
tions religieuses et de leurs développements au cours 
de l’Histoire). Mais l’auteur est parfaitement équipé 
pour éviter les écueils habituels de ce type d’étude 
transhistorique et transdisciplinaire et, au terme de 
la lecture de cette somme, il ne fait aucun doute que 

(1) «‘‘Turn in Repentance to Your Creator, then Slay Yourselves’’: 
The Levitical Election, Atonement, and Secession in Early and 
Classical Islamic Exegesis», Comparative Islamic Studies 6 (2010), 
p. 101-150 ; «Some Reflections on Borrowing, Influence, and the 
Entwining of Jewish and Islamic Traditions; or, What an Image 
of a Calf Might Do», in M. Daneshgar et W. Saleh (éds), Islamic 
Studies Today. Studies in Honor of Andrew Rippin, Leyde et 
Boston, Brill, 2017, p. 164-197 et «‘‘A Calf, a Body that Lows’’: The 
Golden Calf from Late Antiquity to Classical Islam», in E. Mason 
et E. Lupieri (éds.) Golden Calf Traditions in Early Judaism, 
Christianity, and Islam, Leyde et Boston, Brill, 2018, p. 264-296.

M. P. s’en sort avec brio, malgré quelques critiques que 
je formulerai au terme de cette recension.

Le premier chapitre de la monographie vient 
dans le prolongement de l’introduction qui précise 
que l’objectif général de M. P. est de « réévaluer la rela-
tion entre Bible et Coran » (p. 1). Il prend comme cas 
d’étude anticipé (le sujet sera développé par la suite) 
la présence d’un dénommé al-Sāmirī dans le récit du 
Veau d’or de Coran 20, 83-97, figure qui n’apparaît 
nullement dans le récit biblique originel. M. P. expose 
deux trajectoires d’interprétations aux motivations 
opposées mais qui se croiseront. D’une part, celle 
des exégètes musulmans qui prennent le mot arabe 
al-Sāmirī pour un nom adjectival (nisba) signifiant 
« le Samaritain », dédouanant ainsi Aaron – qui dans 
le texte biblique originel est responsable de la confec-
tion du Veau – et s’inscrivant de fait dans la théologie 
islamique de l’impeccabilité (ʿiṣma) des prophètes. 
En outre, ce récit biblique impliquant Aaron sert 
aux exégètes de preuve confirmant la falsification de 
la Bible et l’authenticité du Coran. D’autre part, les 
orientalistes – dont William St. Clair-Tisdall dans ses 
Original Sources of the Qur’ân (1905) – se serviront 
de la présence de ce « Samaritain », compris comme 
tel en se fondant sur l’exégèse classique musulmane, 
pour chercher à démontrer que le Coran commet 
une erreur anachronique puisque le récit biblique 
se déroule avant l’émergence des Samaritains. M. P 
soutient que cette grille de lecture est l’héritage du 
travail d’Abraham Geiger (1810-1874).

Avant d’aborder plus en détails l’impact de 
Geiger dans les études occidentales sur le Coran, M. P. 
insiste sur trois points : la nécessité de repenser la 
relation entre judaïsme, christianisme et islam, et de 
délaisser l’idée erronée selon laquelle l’évolution de 
la tradition biblique au fil des siècles s’est déroulée 
sous la forme d’un dialogue entre le judaïsme et le 
christianisme seuls ; le besoin de modifier sa compré-
hension de la frontière entre texte biblique canonique 
et apocryphe durant l’Antiquité tardive, frontière qui 
était bien plus floue qu’elle ne l’est aujourd’hui (les 
récits bibliques étant alors envisagés non pas à travers 
la Bible canonique, mais à travers un corpus de tra-
ditions exégétiques) ; et l’importance de prendre en 
compte le contexte historique de l’Antiquité tardive 
pour comprendre la naissance du Coran (par exemple, 
l’étude des processus de « monothéisation » dans 
divers lieux d’Arabie à partir du ive siècle doivent invi-
ter à abandonner l’image d’une Arabie « polythéiste » 
à la veille de l’islam).

M. P. dédie le reste du chapitre à une discussion 
sur l’approche orientaliste, dont il dit qu’elle consi-
dère le Coran comme un regroupement d’« emprunts 
confus » à la tradition juive et chrétienne. M. P. 



II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 37 11

considère cette approche orientaliste comme 
étant la conséquence de l’ouvrage de Geiger, Was 
hat Mohammed aus dem Judenthume aufgenom-
men ? (1833), qui montre l’islam comme ayant été 
« influencé » par le judaïsme. MP insiste, avec raison, 
sur l’importance de délaisser ce « paradigme de 
l’influence » qui a été repris d’innombrables fois par 
les orientalistes, parfois à des fins polémiques, et sur 
la nécessité d’adopter un autre modèle qui mette l’ac-
cent sur le corpus coranique comme résultant d’un 
processus d’« adaptation solide d’un discours fluide 
du scripturalisme de l’Antiquité tardive » (p. 37). 

La suite du livre est divisée en trois grandes par-
ties, intitulées respectivement « Fondations », « Juifs, 
chrétiens et l’héritage contesté d’Israël » et « L’épisode 
coranique du Veau ». Ce découpage pertinent et 
pédagogique permet au lecteur de suivre l’évolution 
du récit au centre de cette monographie selon un 
mode chronologique qui laisse entrevoir la genèse 
et la signification originelle probable de l’histoire du 
Veau, ses interprétations et ses réécritures successives 
motivées par des questions polémiques interreli-
gieuses, et sa réception dans le milieu coranique à la 
fin de l’Antiquité tardive.

Le second chapitre, qui ouvre la première grande 
partie, se concentre sur le récit du Veau d’or du 
trente-deuxième chapitre du livre de l’Exode que 
M. P. considère comme étant la plus ancienne version 
de cette histoire contenue dans la Bible hébraïque. 
L’auteur mène d’abord une analyse textuelle minu-
tieuse pour, ensuite, aborder les circonstances histo-
riques, politiques et religieuses qui sous-tendent le 
récit. Il soutient que celui-ci trouve son origine dans 
un « groupe lévitique » précis du Royaume du Nord : 
celui dont les membres revendiquaient leur apparte-
nance à la descendance de Moïse (en opposition au 
groupe se réclamant de la descendance sacerdotale 
d’Aaron). Ce serait la raison pour laquelle le récit du 
Veau est conçu pour condamner le culte des veaux 
instauré par Jéroboam (cf. 1 Rois 12, 26-28) ainsi que 
les aaronides de Jérusalem, tout en fournissant une 
étiologie pour l’autorité des Lévites. M. P. rappelle 
utilement les origines de l’idée selon laquelle le Dieu 
d’Israël pouvait être adoré par le biais de veaux, en 
partant d’exemples de religions du Proche-Orient 
ancien, en passant par le texte biblique et en finissant 
par la culture matérielle mise au jour par les fouilles 
archéologiques qui attestent de la popularité des 
représentations de divinités surmontant des bovidés. 
Petit à petit, l’image anthropoïde de la divinité sera 
remplacée par une abstraction de la forme divine 
(comme un disque solaire), avant de disparaître 
complètement, ne laissant plus que le veau. Cette 
dernière étape implique que la présence divine 

se trouve dans un espace vide, soulignant l’invisi-
bilité de Dieu (il s’agit de l’« aniconisme de l’espace 
vide »), ce qui explique que dans le récit d’Exode 32 
l’intention originelle d’Aaron était en réalité d’utili-
ser le Veau pour l’adoration du véritable Dieu, mais 
le danger d’une telle pratique cultuelle se fit jour 
lorsque le peuple prit le Veau pour une véritable 
représentation de Dieu. Comme le résume M. P., 
« Le culte du Veau n’est pas l’adoration d’un faux 
dieu, mais l’adoration du vrai Dieu d’Israël menée 
de manière fausse » (p. 91).

L’auteur conclut le chapitre en abordant le 
rapport entre le récit exilique du Veau d’or et celui 
du neuvième chapitre du Deutéronome, expliquant 
que ce dernier en est la première réinterprétation, le 
dépeignant comme un épisode de pure idolâtrie pour 
imposer la légitimité du Temple de Jérusalem face 
aux centres religieux rivaux qui sont décrits comme 
consacrés non pas au vrai Dieu d’Israël mais à des 
fausses divinités étrangères. Il s’agit là de la compré-
hension dominante de cette histoire qui perdurera 
jusqu’à nos jours.

Le troisième chapitre explore l’évolution des 
interprétations juives anciennes de l’épisode du Veau 
en en expliquant les raisons. M. P. montre d’abord 
comment des auteurs de la période du Second 
Temple tels que Pseudo-Philon et Philon d’Alexandrie, 
dans leur « réécriture » apologétique du récit biblique 
originel, ont omis certains éléments gênants et ont 
mis l’accent, chacun, sur un aspect particulier (pour 
le premier il s’agit de l’intercession de Moïse devant 
Dieu et pour le second de l’élection lévitique). Dans 
les deux cas, la transgression d’Israël est reléguée à 
l’arrière-plan afin de minimiser les aspects problé-
matiques du récit.

L’auteur aborde ensuite le cas des rabbins 
de l’époque tannaïtique (ier-iiie siècle) et de leurs 
midrashim au sujet de l’histoire du Veau, qui se 
caractérisent par une acceptation du récit tel qu’il est 

– le peuple est expié du péché par l’imposition d’obli-
gations cultuelles –, une candeur qui contraste avec 
les traditions amoraïques plus tardives. Ce besoin 
de reconnaître explicitement la culpabilité d’Israël 
est illustré dans le débat entre Akiva et Pappias dans 
le Mekhilta de-Rabbi Ismaël qui, tout comme l’inter-
diction rabbinique de traduire certains passages 
clés de l’épisode du Veau de l’Exode dans la lecture 
liturgique à la synagogue, traduit la volonté de pro-
mouvoir une interprétation autorisée des Écritures 
et de délégitimiser d’autres approches contredisant 
les leurs. Ces dernières sont celles des proto-chrétiens, 
comme on le voit en Actes 7, 35-42 où l’idolâtrie du 
Veau est assimilée au rejet du caractère messianique 
de Jésus par les Juifs.



II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 37 12

Le quatrième chapitre qui ouvre la deuxième 
grande partie veut montrer que les exégèses rab-
biniques de l’époque amoraïque autour du Veau 
d’or ont été composées en réaction aux exégèses 
patristiques polémiques anciennes (qui se fondent 
elles-mêmes sur des exégèses rabbiniques tannaï-
tiques apologétiques) ; cela permet de constater que 
l’orthodoxie se construit à travers des processus de 
dialogue et de réciprocité. Le développement d’une 
nouvelle interprétation de l’épisode du Veau était 
important pour établir une vision « supersessio-
niste » du triomphe du christianisme et de l’obso-
lescence juive. C’est ce que montre M. P. à travers 
six études de cas portant sur des écrits chrétiens 
des iie et iiie siècles – dont la Didascalie des Apôtres 
sur laquelle il se penche le plus longuement – qui 
cherchent à expliquer l’imposition aux seuls Juifs 
de la « Seconde Loi » (la « Première » étant la loi 
universelle contenue dans le Décalogue) comme 
une punition pour leur idolâtrie du Veau d’or, cette 
servitude contrastant avec la liberté qu’apporte 
l’abrogation de la Loi par Jésus. Cette interprétation 
ancienne – qui sera reprise dans le discours chrétien 
tardo-antique – illustre les continuités entre le dis-
cours rabbinique et patristique.

Selon M. P., ce contexte de polémique chrétienne 
explique les nouveaux développements dans les 
interprétations rabbiniques de l’époque amoraïque 
telles qu’on les trouve dans le Talmud de Babylone 
et dans les collections midrashiques compilées en 
Palestine entre le iiie et le ve siècle, qui adoptent 
une position défensive et apologétique, leur objectif 
étant de faire paraître Israël comme une victime 
involontaire de cet épisode d’idolâtrie, a contrario 
de l’exégèse dominante de l’époque tannaïtique. Ce 
procédé est cristallisé dans le Lévitique Rabba qui 
disculpe Israël en rejetant la faute de la fabrication 
du Veau sur des « prosélytes » égyptiens (en se fon-
dant sur une glose d’Exode 32, 4), permettant de 
réhabiliter la réputation d’Aaron en le dépeignant 
comme une victime de l’affaire qui, craignant pour 
sa vie, aurait été obligé de coopérer avec les idolâtres, 
et qui aurait fait intervenir Satan dans l’histoire pour 
faire croire au peuple d’Israël que Moïse était mort, 
les poussant à l’idolâtrie.

Dans le cinquième chapitre, l’auteur s’intéresse 
d’abord à ce qu’il qualifie d’« anomalie » : l’interpré-
tation apologétique de l’épisode du Veau d’or – qui 
s’apparente aux exégèses amoraïques – d’Éphrem 
de Nisibe (m. 373) dans plusieurs de ses écrits tel le 
Commentaire sur l’Exode. M. P. montre que si Éphrem 
cherche à minimiser la culpabilité d’Aaron comme 
le fait le Lévitique Rabba par exemple, ce n’est pas 
avec le même objectif en tête puisque cet auteur 

est fondamentalement anti-juif. Son interprétation 
vise à défendre la position de Grand Prêtre dans la 
mesure où il considère que Jésus est le double héritier 
à la fois du sacerdoce spirituel qui lui a été transmis 
par Melchisédech et du sacerdoce physique hérité 
d’Aaron.

M. P. poursuit avec les interprétations antio-
chiennes du ve siècle comme celles de Diodore 
de Tarse ou de Théodoret de Cyr qui sont très 
proches de celles des auteurs syriaques Éphrem ou 
Aphraate en ce qu’elles exonèrent Aaron, du fait de 
sa fonction sacerdotale, qu’il transmettra jusqu’à 
Jésus. M. P. soutient que les liens entre les exégèses 
syro-orientales et antiochiennes ne sont pas le fait 
d’une quelconque « influence », mais s’expliquent 
par le recours mutuel à une tradition exégétique 
préexistante.

L’auteur se penche ensuite sur les exégèses 
syriennes orientales et occidentales dans le contexte 
des suites du Concile d’Ephèse qui, malgré une chris-
tologie opposée, suivent des trajectoires parallèles 
en se fondant sur des sources communes comme 
Éphrem et la tradition antiochienne. M. P. consacre 
une partie importante de cette section à Jacques 
de Saroug (m. 521) qui développe un discours polé-
mique contre les Juifs, l’épisode du Veau d’or illustrant 
selon lui leur éternelle infidélité (expliquant leur rejet 
de Jésus) ; mais son discours évite d’accuser Aaron, et 
soutient lui aussi que Jésus est l’héritier sacerdotal 
d’Aaron et de Melchisédech.

Ce chapitre se conclut sur une discussion por-
tant sur le contexte de cette approche polémique 
concernant la fonction sacerdotale qui pourrait 
s’expliquer par une réaction aux chrétiens qui affir-
maient que Jésus avait remplacé le sacerdoce juif 
à une époque où les familles sacerdotales juives 
jouaient un rôle important dans la direction des syna-
gogues en Palestine aux ive-ve siècles, ayant remplacé 
les rabbins et les patriarches des siècles précédents. 
M. P. anticipe la dernière partie de sa monographie 
en écrivant que ces débats juifs et chrétiens autour 
du sacerdoce, de la loi juive et de l’idolâtrie israélite 
auront un impact sur le discours coranique autour 
du Veau d’or. 

La troisième grande partie débute par un 
chapitre qui s’intéresse aux compréhensions orien-
talistes et musulmanes de l’épisode du Veau d’or 
tel qu’il est relaté en divers endroits du Coran. M. P. 
explique que l’interprétation de ce récit coranique 
dans la recherche occidentale est conditionnée par 
deux prémisses héritées de la tradition islamique : le 
tafsīr préserverait une interprétation objectivement 
fidèle du Coran et le Coran ainsi que sa tradition 
exégétique seraient substantiellement touchées 



II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 37 13

par des influences de communautés scripturaires 
anciennes (en particulier juives). Puis M. P. analyse 
les différentes versions coraniques de l’épisode en 
question. La discussion de la particularité coranique 
du traitement du récit se concentre une fois encore 
sur la présence d’al-Sāmirī en Coran 20, 85 et 87 
et son absence de la version parallèle de Coran 7, 
148-151. En outre, il se penche sur l’expression arabe 
ʿijl jasad lahu khuwārun de Coran 20, 88 qui servira 
aux exégètes – suivis des orientalistes – à affirmer 
que le Veau fut vivifié. Ayant à nouveau insisté sur 
le lourd héritage de la compréhension de Geiger sur 
les discussions universitaires de l’épisode du Veau 
d’or et ses traductions jusqu’à aujourd’hui, M. P. 
démontre de manière convaincante que l’hypothèse 
avancée par ce savant, reprise et développée par la 
suite, n’est pas recevable puisqu’elle affirme que le 
récit coranique se fonde sur des sources – le Pirqé 
de-Rabbi Éliézer, le Targum Pseudo-Jonathan et le 
Midrash Tanḥuma – qui sont en réalité postérieures 
au Coran de plusieurs siècles, incluant même pour 
certaines des éléments islamiques.

Le septième chapitre réévalue la version cora-
nique du Veau d’or en interrogeant la validité des 
compréhensions et traductions habituelles de trois 
éléments. Le premier est l’expression arabe susmen-
tionnée qui est généralement comprise dans le sens 
« un veau corporel » ou « un veau, un corps… » (sens 
adjectival et nom, respectivement), alors que, selon 
M. P., le nom khuwār (« meuglant »), modifierait ʿijl 
(« veau ») et non jasad (« corps »), ce qui signifierait 
que le meuglement n’est pas un trait spécifique de 
l’idole/image du Veau, mais une caractéristique 
que l’on peut associer à tous les veaux. Il serait donc 
question d’« une image d’un veau meuglant » et non 
d’« une image meuglante d’un veau », une allusion 
au Psaume 106, 20 : « un bœuf, un herbivore ». M. P. 
en conclut qu’il n’est nullement question de donner 
vie à une image de Veau et que « l’auteur de l’épisode 
coranique a reconnu et a joué sur cette référence 
psalmique au Veau en reprenant et en reformulant 
le récit de l’Exode » (p. 326, notre traduction).

Le second élément est l’interprétation de 
Coran 20, 96, un verset qui est généralement compris 
de manière assez fantaisiste (voir la traduction de 
Turner, p. 280, fondée sur le tafsīr et non le texte cora-
nique lui-même). En démontrant notamment que le 
rasūl du texte n’est pas l’ange Gabriel mais Moïse et 
que le mot athar ne renvoie pas à une route concrète, 
mais à un chemin métaphorique, M. P. comprend ce 
verset comme indiquant la « prise en main » méta-
phorique d’une guidance morale exemplaire.

Le troisième élément est la présence inexpli-
quée d’al-Sāmirī, un personnage absent du récit 

originel, traditionnellement compris comme un 
« Samaritain » diabolique, mais que M. P. pense n’être 
autre qu’Aaron. L’auteur explique que le terme arabe 
sāmirī pourrait avoir une double couche de sens : 
d’une part signifier « Samarien », une allusion à la 
Samarie biblique où les veaux d’or étaient utilisés 
comme objets cultuels (cf. Osée 8, 5-6) et d’autre part 
signifier « protecteur » (le sens de l’équivalent hébreu 
shômēr), le Coran l’utilisant comme épithète pour 
désigner Aaron de manière ironique puisqu’il était 
censé être le « protecteur » du peuple en l’absence 
de Moïse, mais qu’il les conduit à l’adoration de 
« Samarie ». M. P. conclut de cette nouvelle lecture du 
récit coranique du Veau d’or que l’auteur coranique 
de l’épisode en question connaissait bien l’Exode : il 
construit « une étiologie sophistiquée » en se fondant 
sur les ressources littéraires et linguistiques de la 
tradition biblique (p. 358).

Le huitième et dernier chapitre débute par 
dix pages dans lesquelles MP dresse minutieusement 
les parallèles entre chacun des versets de la Bible et 
du Coran traitant de l’épisode du Veau, le tout pour 
montrer que la péricope de Coran 20 ne prend tout 
son sens que lorsqu’elle est lue à l’aune d’Exode 32, 
tout en soulignant les processus de restructuration, 
de réécriture méticuleuse et systématique, et de 
relocalisation à l’œuvre dans la révision coranique 
qui repose donc, in fine, non pas sur le midrash ou 
d’autres écrits « deutérocanoniques », mais sur la 
Bible.

M. P. souligne en outre le fait que le Coran 
s’approprie souvent les Écritures monothéistes en 
même temps que leurs stratégies textuelles et l’her-
méneutique des communautés bibliques antérieures, 
ce qui semble être le cas dans le récit coranique du 
Veau d’or qui a dû être produit par le biais d’une 
interaction directe avec des sources littéraires très 
proches d’Exode 32 : l’auteur propose un ancrage 
du récit de Coran 7 dans la traduction syriaque du 
récit biblique et des liens entre l’éthiopien classique 
(guèze) et divers éléments du récit de Coran 20, reflé-
tant « un processus long, complexe et sophistiqué 
d’adaptation textuelle, de reformulation et de réo-
rientation, façonnés non seulement par des strates 
différentes au sein de la tradition biblique telle qu’elle 
était connue durant l’Antiquité tardive, mais aussi 
possiblement par des matériaux dans des registres 
linguistiques différents » (p. 409, notre traduction).

M. P. revient à l’interaction entre les approches 
plus anciennes de ce récit (surtout dans le discours 
chrétien) ainsi que les objectifs et les tendances 
caractéristiques du discours coranique pour com-
prendre exactement ce que le Coran accomplit en 
« reformulant » et en « réécrivant » le récit biblique 



II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 37 14

du Veau d’or : dans les récits coraniques, c’est le 
péché du peuple qui est mis en exergue et non 
celui d’Aaron. De plus, la Loi y est envisagée comme 
une punition pour ce méfait, ce qui lie de facto 
les récits coraniques aux perspectives des auteurs 
chrétiens comme Éphrem et Jacques de Saroug, 
notamment. Dans l’ensemble des récits, le point 
de vue coranique sur l’impeccabilité des prophètes 
et sur le contraste entre la sévérité de la loi juive et 
l’allégement apporté par Muḥammad est conservé. 
Ce faisant, le but du Coran est de montrer qu’Israël, 
égarée et sujette à la colère divine, est vouée à 
commettre des erreurs de tous temps, servant, 
ainsi, d’« exemple édifiant » pour les croyants de la 
communauté coranique.

L’objectif principal des récits coraniques du 
Veau d’or serait donc de servir de leçon aux croyants 
pour leur éviter de s’égarer, en leur rappelant que 
s’ils s’écartent du droit chemin, ils seront pardonnés, 
et en mettant en lumière un lien implicite, dans la 
réinterprétation de ces récits par le Coran, entre la 
jeune umma et Israël.

Avec cette monographie très érudite, qui 
examine méticuleusement les développements 
exégétiques d’un court récit biblique à travers les 
siècles en en expliquant les mécanismes de manière 
convaincante, M. P. nous fournit tous les outils 
nécessaires pour appréhender sa version coranique 
dans toute sa complexité. Il s’agit là certainement 
d’un modèle à suivre pour toute future étude qui 
voudrait comprendre la signification d’un épisode 
biblique ou le rôle d’un de ses personnages dans le 
Coran, en sortant à la fois du moule de la tradition 
interprétative musulmane et des simplifications 
orientalistes du « paradigme de l’influence ».

On regrettera néanmoins que M. P., tout en 
cherchant à mettre fin à ce paradigme hérité de 
Geiger, l’échange pour un autre qui est tout aussi 
problématique. Tandis qu’il insiste continuellement 

– et avec raison – sur la nécessité de s’écarter du tafsīr 
pour tenter de comprendre le sens originel du Coran, 
M. P. reste enfermé dans la dichotomie tradition-
nelle qui divise la « révélation » coranique en deux 
périodes mecquoise et médinoise correspondant 
aux étapes de la carrière prophétique de Muḥammad 
telle qu’elle est décrite dans des sources plus tardives, 
n’étant donc que le résultat de cette même exégèse 
musulmane dont l’auteur cherche à s’éloigner. En effet, 
dans ses discussions sur les récits coraniques du Veau 
d’or, M. P. n’hésite pas à parler de « thèmes de période 
médinoise » (p. 432) par exemple, ou plus générale-
ment, à situer la « révélation » du Coran en Arabie, 
sans évoquer la possibilité que certains de ses textes 
aient pu être produits en dehors de la Péninsule 

– comme en Syrie-Palestine (2) – et hors du cadre 
temporel de la vie de Muḥammad (3). Abandonner 
ce paradigme – celui-ci hérité de Theodor Nöldeke – 
pourrait pourtant s’avérer constructif. On pensera 
par exemple à la suggestion intéressante de M. P. 
pour qui l’objectif du récit coranique du Veau d’or 
pourrait être d’illustrer pour ses contemporains les 
conséquences de l’échec dans le leadership commu-
nautaire, écrivant que l’« enjeu principal est de savoir 
qui est reconnu comme le plus légitime pour diriger 
la communauté et parler au nom de Dieu » (p. 379 et 
voir aussi p. 437). On n’aurait aucun mal à placer cette 
hypothèse dans le contexte des revendications alides, 
faisant valoir la légitimité de ʿ Alī b. Abī Ṭālib comme 
successeur du Prophète et chef de la communauté, 
après la mort de Muḥammad (4).

Ce recadrage m’amène à un second point qui 
concerne le profil du ou des auteurs des récits cora-
niques du Veau d’or. En plusieurs occurrences, M. P. 
souligne très justement que l’auteur de l’épisode 
en question connaissait parfaitement la version de 
l’Exode – en écrivant par exemple qu’il construit 
une « étiologie sophistiquée » en se fondant sur les 
ressources littéraires et linguistiques de la tradition 
biblique (p. 358) – et qu’il en élabore une réécriture 
très fine et complexe, faisant appel à une connais-
sance élaborée de diverses techniques littéraires. Mais 
M. P. ne tire aucune conclusion de ces remarques 
pourtant centrales : que pourrait-on déduire du 
profil de l’auteur de ces récits du Veau d’or ? Et que 
penser de son multilinguisme évident (voir p. 408 sur 
la présence d’éléments linguistiques à la fois syriaque 
et guèze dans ces récits coraniques en arabe) ?

On regrettera donc que M. P. applique un regard 
véritablement historico-critique dans les deux pre-
mières grandes parties de son ouvrage qui traitent 
des textes de tradition biblique au sujet du Veau 
d’or, mais qu’il n’exerce pas la même rigueur en ce qui 
concerne le Coran. On constatera d’ailleurs un second 

(2) Guillaume Dye, « Lieux saints communs, partagés ou 
confisqués : aux sources de quelques péricopes coraniques 
(Q 19 : 16-33) », in I. Depret et G Dye (éds.), Partage du 
sacré. Transferts,  dévotions mixtes, rivalités interconfessionnelles, 
Bruxelles-Fernelmont, EME, 2012, p. 55-121, a par exemple suggé-
ré de localiser la composition de Coran 3, 33-63 en Syrie-Palestine 
après la mort de Muḥammad (voir p. 119). Du même auteur 
et sur ce même sujet, voir « Le corpus coranique : contexte et 
composition », in M.A. Amir-Moezzi et G. Dye (éds.), Le Coran 
des historiens, Paris, Les Éditions du Cerf, 2019, vol. 1, p. 784-785. 
(3) Ibid.
(4) A ce sujet, voir les travaux de Mohammad Ali Amir-Moezzi, 
comme Le Coran silencieux et le Coran parlant, Paris, CNRS 
Éditions, 2011.



II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 37 15

paradoxe : M. P. analyse de manière chronologique et 
minutieuse plusieurs dizaines d’interprétations juives 
et chrétiennes anciennes de divers courants, mais 
il ne s’intéresse succinctement qu’à neuf exégèses 
coraniques – dont la plus ancienne d’al-Thaʿlabī ne 
date que du xie siècle de l’ère commune – et bien qu’il 
mentionne brièvement la compréhension mutazilite 
du récit en question, il n’évoque pas une seule fois 
les différentes interprétations shiites autour du Veau 
d’or, alors même qu’elles fournissent un point de vue 
unique et important, certaines d’entre elles compa-
rant l’errement de la majorité musulmane ayant renié 

ʿAlī comme successeur légitime de Muḥammad à 
l’adoration du Veau d’or (5).

Paul Neuenkirchen 
Post doctorant à l’université de Berne 

et à l’Institute for Advanced Study de Princeton.

(5) Il serait également intéressant de prendre en considération 
l’exégèse druze de cet épisode. À ce sujet, voir Daniel De Smet, 
« Le culte du Veau d’or chez les Druzes », Orientalia Lovaniensia 
Analecta 83 (1998), p. 45-61 et aujourd’hui id., Les Fatimides. De 
l’ésotérisme en islam, Paris, Les Éditions du Cerf, 2022, chapitre 9.


