
� 261

Vertragsbruch und Schikane: Konflikte als Medien  
interkultureller Diplomatie in den anglo-marokkanischen 

Beziehungen des späten 18. Jahrhunderts

André Johannes Krischer

Am 30. Januar 1772 schilderte der britische Generalkonsul für Marokko, James 
Sampson, in einem Brief an den Gouverneur von Gibraltar, General Cornwal-
lis, die Umstände seiner dramatischen Flucht aus der Hafenstadt Tetuán: Er sei 
gerade noch mit dem Leben davongekommen, nur mit ein paar alten Kleidern 
auf dem Leib. Er habe sich zur Flucht gezwungen gesehen, nachdem der Sultan 
befohlen habe, ihn in seinem Haus entweder auszuhungern oder dort hinaus zu 
prügeln („to be starved to Death, or surrender to Brutal rage“).1

Sampson hatte der weiteren Eskalation der Situation nicht tatenlos zusehen 
wollen und stattdessen einen in Tetuán ansässigen Schiffer überredet, ihn bei 
Nacht in die rund 50 Kilometer entfernte britische Garnison auf der anderen 
Seite der Meerenge überzusetzen. Er war noch glimpflich davongekommen. 
Konsul William Latton wurde im Mai 1749 in Tetuán auf Anordnung von Sul-
tan Mawlāy Aʿbd Allāh zuerst zusammengeschlagen, dann in Ketten gelegt 
und in einen Kerker geworfen, aus dem er erst wieder entlassen wurde, als die 
Navy damit drohte, die Stadt zu bombardieren. Konsul James Read beging 1757 
Selbstmord, nachdem ihm vom Sultan Sīdī Muh

˙
ammad b. Aʿbd Allāh (*1710, 

Regierungszeit 1757–1790) Zwangsarbeit angedroht worden war. Konsul Joseph 
Popham galt ab 1765 in Marokko als unerwünscht und wurde bis zu seiner Ab-
berufung 1770 regelrecht gemobbt, u. a. durch Hausbesuche von Milizen, die 
auch Sampson in Angst und Schrecken versetzt hatten. Sein Nachfolger Charles 
Logie wurde 1780 ebenfalls körperlich misshandelt und aus dem Land gewor-
fen, sein Besitz konfisziert. Konsul George Payne weigerte sich 1786 bei einem 
Besuch in London, auf seinen nordafrikanischen Posten zurückzukehren, nach-
dem er von Drohungen gegen seine Person gehört hatte.2

Tatsächlich stellte sich der Alltag für die britischen Vertreter in Marokko um 
die Mitte des 18. Jahrhunderts als eine Aneinanderreihung von Unerfreulichkei-
ten dar. Im Unterschied zur Diplomatie im Osmanischen oder Moghul-Reich 
eskalierten in Marokko Spannungen zwischen fremden und lokalen Akteuren 
nicht allein (aber auch!) in Deutungskonflikte über Rituale oder Geschenke3, 

1   The National Archives, London (im Folgenden: TNA), FO 52/2, Schreiben vom 31.01.1772, 181.
2   Philip G. Rogers, A History of Anglo-Moroccan Relations to 1900. London 1970, 94 f., 99, 107, 
114, 118 f.
3   Vgl. aus der Vielzahl an Forschungen dazu Christian Windler, Tribut und Gabe. Eine Anthropo-
logie des Schenkens in der mediterranen Diplomatie, in: Saeculum 51, 2000, 24–56; Peter Burschel, 
Der Sultan und das Hündchen, in: Historische Anthropologie 15, 2007, 408–421; ders., A Clock for 

© 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075© 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075 © 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075© 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075

 S
ae

cu
lu

m
 d

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 w

w
w

.v
r-

el
ib

ra
ry

.d
e 

by
 U

ni
ve

rs
itä

ts
- 

un
d 

L
an

de
sb

ib
lio

th
ek

 M
ün

st
er

 o
n 

M
ar

ch
, 2

9 
20

23
 

Fo
r 

pe
rs

on
al

 u
se

 o
nl

y.
 



262� Saeculum 72/II (2022)

André Johannes Krischer

sondern ebenso in körperliche Auseinandersetzungen oder zumindest in die sehr 
glaubhafte Androhung von Gewalt. Die konsularische Korrespondenz gleicht 
daher stellenweise den Berichten verschleppter und versklavter Seeleute, die 
in Europa das negative Bild der nordafrikanischen „barbary coast“ nachhaltig 
prägten.4

Fragt man nun, wie sich solche Vorfälle in den Kontext der neueren Diplo-
matiegeschichte mit ihren interkulturellen Dimensionen einfügen, dann eröffnen 
sich dafür nicht unmittelbar Anschlüsse. Tut sich diese mit Konfliktperspekti-
ven also schwer? Das ist zumindest die These der Historikerinnen Maartje van 
Gelder und Tijana Krstić. Mit Blick auf neuere Forschungen zu interreligiösen 
Kontaktzonen im Mittelmeerraum stellen sie fest: „In the endeavor to counter 
the paradigm of the ‚clash of civilizations‘, recent post-Orientalist scholarship 
has tended to downplay or even ignore religious and political tensions while 
emphasizing cross-confessional amity and fluidity of identities“.5 Während etwa 
die Bedeutung von kulturellen Grenzgängern und die Vielfalt der beteiligten Ak-
teure allenthalben betont werde, spielten Konflikte und Gewalt kaum eine Rolle.

Tatsächlich sahen Pioniere der interkulturellen Diplomatiegeschichte wie 
Christian Windler die Herausforderung zunächst einmal darin, zu erklären, 
auf welche Weise sich im Maghreb „trotz tiefverwurzelter Feindbilder“ auf der 
Ebene alltäglicher Interaktion eine eher reibungsarme „Normalität“ entwickeln 
konnte.6 Windler betonte allerdings auch, dass diese Normalität des Alltags nicht 

the Sultan, in: The Medieval History Journal 16, 2014, 547–563; Christine Vogel, Der Marquis, das 
Sofa und der Großwesir. Zu Funktion und Medialität interkultureller diplomatischer Zeremonien 
in der Frühen Neuzeit, in: Peter Burschel/dies. (Hrsg.), Die Audienz. Ritualisierter Kulturkontakt 
in der Frühen Neuzeit. Köln, Weimar, Wien 2014, 221–245; Jan Hennings, The Failed Gift. Cere-
mony and Gift-Giving in Anglo-Russian Relations (Seventeenth-Century), in: Tracey A. Sowerby/
Jan Hennings (Hrsg.), Practices of Diplomacy in the Early Modern World c. 1410–1800. London/
New York 2017, 91–110; Michael Talbot, British-Ottoman Relations, 1661–1807. Commerce and 
Diplomatic Practice in Eighteenth-Century Istanbul 2017, 105–140; Christina Brauner, Connecting 
Things. Trading Companies and Diplomatic Gift-Giving on the Gold and Slave Coasts in the Seven-
teenth and Eighteenth Centuries, in: Journal of Early Modern History 20, 2016, 408–428; Christine 
Vogel, Geschenke als Medien interkultureller Diplomatie. Praktiken des Schenkens französischer 
Botschafter im Osmanischen Reich im 17. Jahrhundert, in: Peter Hoeres/Anuschka Tischer (Hrsg.), 
Medien der Außenbeziehungen von der Antike bis zur Gegenwart. Köln 2017, 144–159.
4   Vgl. dazu etwa Nabil Matar, Britain and Barbary, 1589–1689. Gainesville (FL) 2005; Linda Col-
ley, Captives. Britain, Empire and the World 1600–1850. London 2002; Mario Klarer, Verschleppt, 
Verkauft, Versklavt. Deutschsprachige Sklavenberichte aus Nordafrika (1550–1800). Edition und 
Kommentar. Göttingen 2019.
5   Maartje van Gelder/Tijana Krstić, Introduction: Cross-Confessional Diplomacy and Diplomatic 
Intermediaries in the Early Modern Mediterranean, in: Journal of Early Modern History 19, 2015, 
93–105.
6   Christian Windler, Normen aushandeln. Die französische Diplomatie und der muslimische „An-
dere“ (1700–1840), in: Ius Commune. Zeitschrift für Europäische Rechtsgeschichte 14, 1997, 171–
201. Diese „Feindbilder“ waren aber auch in der Folge vielfach Ausgangspunkt und Gegenstand 
diplomatiegeschichtlicher Arbeiten, teils mit der Tendenz, diese „Alteritätskonstruktionen“ eher 

© 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075© 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075

 S
ae

cu
lu

m
 d

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 w

w
w

.v
r-

el
ib

ra
ry

.d
e 

by
 U

ni
ve

rs
itä

ts
- 

un
d 

L
an

de
sb

ib
lio

th
ek

 M
ün

st
er

 o
n 

M
ar

ch
, 2

9 
20

23
 

Fo
r 

pe
rs

on
al

 u
se

 o
nl

y.
 



Saeculum 72/II (2022)� 263

Vertragsbruch und Schikane

einfach einen friedvollen Kulturkontakt stabilisierte, sondern dazu beitrug, „das 
Gleichgewicht der Beziehungen zugunsten der Europäer zu verändern“.7 Und 
was sich nicht auf subtile Weise erreichen ließ, wurde ggf. „unter massivem mi-
litärischem Druck der französischen Marine“ erreicht.8 Auch in jüngeren Arbei-
ten zur interkulturellen Diplomatie wurden Konflikte immer wieder erwähnt.9 
Gleichwohl lässt sich feststellen, dass solche Konflikte, die in Gewalt abgleiten 
konnten, bislang nicht als eigenständiges Thema problematisiert wurden. Ein 
Grund dafür könnte an einem verbreiteten Missverständnis des Konflikts als 
Gegenbegriff zu „positiver (kooperativer, konsensorientierter etc.) Sozialität“10 
liegen, an der die post-orientalistische Forschung zu christlich-muslimischen 
Kulturkontakten aber vornehmlich interessiert war. Konflikte stellen aber durch-
aus nicht das Ende von Kommunikation dar, sondern vielmehr eine spezifische 
Form11 derselben.12 Sie trennen die Beteiligten nicht voneinander, denn „für die 
Konfliktinteraktion gilt, daß sie die Subjekte zusammenbringt, sie nachhaltig 
aneinander verweist, sie ‚in Geschichten miteinander verstrickt‘, sie als Gegner 
oder Feinde aneinander bindet“.13 Konflikte offenbaren zudem ein hohes Maß 
an „Selbständigkeit und Handlungsautonomie“, die Streitenden erfahren sich 

zu bestätigen als zu dekonstruieren, vgl. dazu Florian Kühnel, Westeuropa und das Osmanische 
Reich in der Frühen Neuzeit. Ansätze und Perspektiven aktueller Forschungen, in: Zeitschrift für 
Historische Forschung 42, 2015, 251–283.
7   Windler, Normen (s. Anm. 6), 186.
8   Ebd., 176.
9   Einen durchaus körperbetonten „Kampf um das Zeremoniell“ bei der Ankunft des englischen 
Gesandten Roe im Mogulreich 1615 erwähnt Antje Flüchter, Den Herrscher grüßen? Grußprakti-
ken bei Audienzen am Mogulhof im europäischen Diskurs der Frühen Neuzeit, in: Burschel/Vogel, 
Audienz (s. Anm. 3), 17–56. Auf eine zeremonielle Demütigung des Botschafters Cavendish durch 
den Großwesir verweist Florian Kühnel, Ein Königreich für einen Botschafter. Die Audienzen 
Thomas Bendishs in Konstantinopel während des Commonwealth, in: ebd., 125–160. Im Venedig 
des späten 16. Jahrhunderts wurden osmanische Gesandte mit Steinen beworfen, vgl. Stefan Hanß, 
Udienza und Divan-i Hümayun. Venezianisch-osmanische Audienzen des 16. und 17. Jahrhunderts, 
in: ebd., 161–220. Europäische Gesandte im Osmanischen Reich mussten wiederum damit rechnen, 
als Geiseln genommen oder verhaftet zu werden, vgl. Christine Vogel, Gut ankommen. Der Amts-
antritt eines französischen Botschafters im Osmanischen Reich im späten 17. Jahrhundert, in: His-
torische Anthropologie 21, 2013, 158–178.
10   André Kieserling, Kommunikation unter Anwesenden. Studien über Interaktionssysteme. Frank-
furt am Main 1999, 259.
11   Lauren A. Benton, A Search for Sovereignty. Law and Geography in European Empires, 1400–
1900. Cambridge 2010.
12   Kieserling, Kommunikation (s. Anm. 10), 264 f.
13   Hartmann Tyrell, Konflikt als Interaktion, in: ders., Soziale und gesellschaftliche Differenzie-
rung. Aufsätze zur soziologischen Theorie. Wiesbaden 2008, 17–38. Die durch solche Konflikte 
produzierten Geschichten sorgten nördlich des Mittelmeers zwar für ein verzerrtes Wissen über 
den Maghreb, aber dennoch für diskursive „Konnexionen“, vgl. dazu Cornel Zwierlein, Entangled 
History, Vermischungen? Europäische Blicke auf Tunis und Algier in der Frühen Neuzeit, in: His-
torische Zeitschrift 297, 2013, 321–358.

© 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075© 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075

 S
ae

cu
lu

m
 d

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 w

w
w

.v
r-

el
ib

ra
ry

.d
e 

by
 U

ni
ve

rs
itä

ts
- 

un
d 

L
an

de
sb

ib
lio

th
ek

 M
ün

st
er

 o
n 

M
ar

ch
, 2

9 
20

23
 

Fo
r 

pe
rs

on
al

 u
se

 o
nl

y.
 



264� Saeculum 72/II (2022)

André Johannes Krischer

wechselseitig „als selbständig und unabhängig wollend und eigensinnig“.14 So 
verstanden lassen sich Konflikte auch als ein Medium interkultureller Diploma-
tie betrachten, das die Beteiligten auf besonders intensive Weise miteinander in 
Beziehung setzte und ihnen zugleich Chancen zur Selbstbehauptung eröffnete.

Als einer der „piratical states of Barbary“15 befand sich Marokko seit dem 
17. Jahrhundert freilich in fortwährenden Konflikten mit den seefahrenden euro-
päischen Staaten und Städten, in unerklärten Kaperkriegen („corso“), deren Ziel 
es war, Gefangene („captives“) zu machen, die gegen hohe Lösegelder wieder 
freigekauft werden mussten.16 Das Korsaren- und Verschleppungsunwesen ging 
im 18. Jahrhundert und besonders unter Sīdī Muh

˙
ammad zwar insofern zurück, 

als europäische Schiffe nicht länger aufgebracht wurden.17 Dieser Sultan ver-
suchte stattdessen, sein Reich an die atlantisch-mediterranen Handelsverbin-
dungen anzuschließen, etwa durch den Ausbau Mogadors an der Atlantikküste 
zu einem Freihafen.18 Schiffbrüchige wurden jedoch weiterhin als „sprechende 
Ware“ (Wolfgang Kaiser) betrachtet, also verschleppt und zum Freikauf angebo-
ten. Die Notwendigkeit, mit Marokko und anderen „barbary states“ überhaupt 
diplomatische Beziehungen einzugehen, hatte sich aus Sicht der Regierenden in 
London zu einem erheblichen Teil aus dieser Verschleppungs- und Freikauf-
problematik ergeben,19 was aber wiederum auch auf rege Handelskontakte von 
Engländern und andere Europäern mit dieser Region seit dem 16. Jahrhundert 
verweist.20 England entsandte 1657 erstmals einen Konsul nach Marokko, der 

14   Tyrell, Konflikt (s. Anm. 13), 23.
15   Jacques Philippe Laugier de Tassy, A Compleat History Of The Piratical States of Barbary Viz. 
Algiers, Tunis, Tripoli, and Morocco […]. London 1750.
16   Vgl. zu dieser „Ökonomie des Loskaufs“ Wolfgang Kaiser, Sprechende Ware. Gefangenenfrei-
kauf und Sklavenhandel im frühneuzeitlichen Mittelmeerraum, in: Zeitschrift für Ideengeschichte 
3, 2009, 29–39; ders., Politik und Geschäft. Interkulturelle Beziehungen zwischen Muslimen und 
Christen im Mittelmeerraum, in: Hillard von Thiessen/Christian Windler (Hrsg.), Akteure der 
Außenbeziehungen. Netzwerke und Interkulturalität im historischen Wandel (Externa, Bd. 1). Köln 
2010, 295–318, zu Recht unterscheidet Kaiser zwischen Gefangenen und Sklaven, zu denen er die 
verschleppten englischen Seeleute nicht zählt, vgl. dazu jetzt auch Stefan Hanß, Sklaverei im vor-
modernen Mediterraneum. Tendenzen aktueller Forschungen, in: Zeitschrift für Historische For-
schung 40, 2013, 623–661; weiterführend dazu Magnus Ressel, Zwischen Sklavenkassen und Tür-
kenpässen. Nordeuropa und die Barbaresken in der Frühen Neuzeit. (Pluralisierung & Autorität, 
Bd. 31). Berlin, Boston 2012.
17   Nabil Matar, British Captives from the Mediterranean to the Atlantic, 1563–1760. (Atlantic 
World, Bd. 28). Leiden 2014, 152 f.
18   James A. Brown, Crossing the Strait. Marocco, Gibraltar and Great Britain in the 18th and 
19th Centuries (Studies in the History and Society of the Maghrib, Bd. 2). Leiden, Boston 2012, 44.
19   Gleiches galt z. B. auch für die Niederlande, vgl. Ressel, Sklavenkassen (s. Anm. 16), 105, 128 und 
passim. Erica Heinsen-Roach, Consuls and Captives. Dutch-North African Diplomacy in the Early 
Modern Mediterranean (Changing Perspectives on Early Modern Europe). Rochester, NY 2019.
20   Jamil M. Abun-Nasr, Morocco Consolidates Her National Identity, 1510–1822, in: ders. (Hrsg.), 
A History of the Maghrib in the Islamic Period. Cambridge 1987, 206–247; Rogers, Relations 
(s. Anm. 2), 6–20.

© 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075© 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075

 S
ae

cu
lu

m
 d

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 w

w
w

.v
r-

el
ib

ra
ry

.d
e 

by
 U

ni
ve

rs
itä

ts
- 

un
d 

L
an

de
sb

ib
lio

th
ek

 M
ün

st
er

 o
n 

M
ar

ch
, 2

9 
20

23
 

Fo
r 

pe
rs

on
al

 u
se

 o
nl

y.
 



Saeculum 72/II (2022)� 265

Vertragsbruch und Schikane

in der Stadt Tetuán seine Residenz nahm.21 Die Ortswahl stellte sich insofern 
als glücklich heraus, als sie in kurzer Distanz zu Gibraltar lag, das die Eng-
länder 1704 eroberten und im Laufe des 18. Jahrhunderts zu einer wichtigen 
Stützpunktkolonie entwickelten.22 Für deren Versorgung mit frischen Lebens-
mitteln erwies sich Marokko als unverzichtbar, was auch die Sultane wussten 
und als Druckmittel einsetzten.23 ‚Gibraltar‘ und die ‚captives‘ erwiesen sich 
als die wichtigsten Themen der Konsuln in der Regierungszeit des Sultans Sīdī 
Muh

˙
ammad. Beide Themen sorgten für fortlaufende direkte Kontakte und da

raus hervorgehende persönliche Konflikte, deren Schilderung in der Korrespon-
denz der Konsuln mit dem Londoner Außenamt („Secretary of State for the 
Northern Department“, ab 1782 „Foreign Office“) breiten Raum einnahm.24 Die 
Konflikte der Diplomaten waren zwar Teil dieser übergreifenden Konfliktlage, 
folgten aber eigenen Dynamiken und Mustern, was man auch daran sieht, dass 
sie in Tunis und Tripolis, zwei weiteren „piratical states“, kaum zu greifen sind. 
Konflikte waren daher kein generelles Merkmal interkultureller Diplomatie. 
Während die europäischen Konsuln in Marokko schon von ihren Zeitgenossen 
ob ihres schwierigen Postens bedauert wurden, verliefen Missionen anderswo 
im Maghreb eher ruhig. Anders als Marokko waren Algier, Tunis und Tripolis 
auch für ihre Vertragstreue bekannt.25

21   TNA, SP 71/13, 103. Zuvor hatte es aber schon eine Reihe von Gesandtschaften gegeben, vgl. 
Rogers, Relations (s. Anm. 2), 10 f., 24–41. Gerald MacLean/Nabil Matar, Britain and the Islamic 
World, 1558–1713. Oxford 2011, 49–61 Dazu kam die durchaus bemerkenswerte Korrespondenz 
zwischen Königin Elisabeth und Sultan Ah

˙
mad al-Mans

˙
ūr, der 1600 auch einen Botschafter nach 

London sandte.
22   Geoffrey Plank, Making Gibraltar British in the Eighteenth Century, in: History 98, 2013, 
346–369.
23   Brown, Strait (s. Anm. 18), 49.
24   Ab dem Konsulat von Joseph Popham (1761–1769) wurden die Korrespondenzen nicht mehr 
in den State Papers, sondern in eigenen Bänden gesammelt, die vom Public Record Office (heute 
TNA) später unter der Signatur FO 52/1-45 gesammelt wurden. Zusätzlich herangezogen wurden 
die Korrespondenzen zwischen den Gouverneuren von Gibraltar und den Außenstaatssekretären, in 
TNA, CO 91. Zur Entwicklung, Rolle und Funktion der Konsuln in den frühneuzeitlichen Außen-
beziehungen vgl. Christian Windler, La diplomatie comme expérience de l’autre. Consuls français au 
Maghreb (1700–1840) (Bibliothèque des Lumières, Bd. 60). Genf 2002; Jörg Ulbert, Introduction. 
La fonction consulaire à l’époque moderne: définition, état des connaissances et perspectives de re-
cherche, in: ders./Gérard Le Bouëdec (Hrsg.), La fonction consulaire à l’époque moderne. Rennes 
2006, 9–20; Heinsen-Roach, Consuls (s. Anm. 19); Ulrike Freitag, Helpless Representatives of the 
Great Powers? Western Consuls in Jeddah, 1830s to 1914, in: The Journal of Imperial and Com-
monwealth History 40, 2012, 357–381.
25   Ernst Baasch, Die Hansestädte und die Barbaresken: Mit einem Anhang. Kassel 1897, 134. Ich 
danke Magnus Ressel für diesen Hinweis; vgl. ferner Sara ElGaddari, His Majesty’s Agents: The 
British Consul at Tripoli, 1795–1832, in: The Journal of Imperial and Commonwealth History 43, 
2015, 770–786. Auch den französischen Konsuln in Tunis wurde, folgt man Windler, La diploma-
tie (s. Anm. 24), nicht annähernd so zugesetzt wie den britischen, aber auch dänischen, niederlän-
dischen, französischen und schwedischen Konsuln in Marokko.

© 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075© 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075

 S
ae

cu
lu

m
 d

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 w

w
w

.v
r-

el
ib

ra
ry

.d
e 

by
 U

ni
ve

rs
itä

ts
- 

un
d 

L
an

de
sb

ib
lio

th
ek

 M
ün

st
er

 o
n 

M
ar

ch
, 2

9 
20

23
 

Fo
r 

pe
rs

on
al

 u
se

 o
nl

y.
 



266� Saeculum 72/II (2022)

André Johannes Krischer

Doch selbst wenn für die euro-marokkanischen Verhältnisse Konflikte auf 
Makro- und Mikroebene besonders kennzeichnend waren, gingen sie doch da-
rin nicht auf. Vielmehr gilt hier, was Wolfgang Kaiser für die interkulturellen 
Kontakte im Mittelmeerraum generell festgestellt hat: „Konflikte schlossen viel-
fältige Beziehungen nicht aus“.26 Ich möchte daher zeigen, dass es sich bei den 
Konflikten zwischen den Konsuln und marokkanischen Amts- und Würden-
trägern nicht um ein Scheitern, sondern vielmehr eine weitere Facette interkul-
tureller Kommunikation handelte, bei der gerade die marokkanischen Akteure 
ein hohes Maß an „agency“ unter Beweis stellten. Als Beispiel dafür dient mir 
die kurze Amtszeit des Konsuls Sampson (1770–1772), der Schritt für Schritt 
in eine immer ausweglosere Situation geriet. Diese bei genauerer Betrachtung 
allerdings recht komplexe Konfliktgeschichte skizziere ich im ersten Teil. Im 
zweiten Teil soll dann gezeigt werden, dass die Konflikte zwischen Konsul und 
Sultan zwar zeitgenössisch als Despotie und Willkür interpretiert wurden, da-
mit aber nicht erklärt werden können, sondern vielmehr einer eigenen kommu-
nikativen Logik folgten. Der dritte Teil soll schließlich zeigen, dass eine solche 
Logik auch den notorischen Vertragsverletzungen zugrunde lag.

Im Unterschied zum Osmanischen Reich und seinen nordafrikanischen Re-
gentschaften Tripolis, Tunis und Algier wurde Marokko von der interkulturel-
len Diplomatiegeschichte bislang nur wenig berücksichtigt.27 Die Studie kann 
dennoch auf einer insgesamt guten Forschungslage aufbauen. Nordafrika-
Historiker:innen haben exzellente Arbeiten zum marokkanischen Macht- und 
Herrschaftsgefüge vorgelegt, an die hier angeknüpft werden kann.28 Für die 
Außenbeziehungen liegen ältere, aber immer noch grundlegende Arbeiten vor,29 
auch wenn diese die nicht zu übersehende Konflikthaftigkeit darauf zurückfüh-

26   Kaiser, Politik (s. Anm. 16), 295.
27   V. a. nicht für das 18. Jahrhundert, für die Zeit davor vgl. Maartje van Gelder, The Republic’s 
Renegades. Dutch Converts to Islam in Seventeenth-Century Diplomatic Relations with North Af-
rica, in: Journal of Early Modern History 19, 2015, 175–198; Heinsen-Roach, Consuls (s. Anm. 19).
28   Abun-Nasr, Morocco (s. Anm. 20); Mohamed El Mansour, Morocco in the Reign of Mawlay 
Sulayman. Wisbech 1990; Rahma Bourquia/Susan Gilson Miller (Hrsg.), In the Shadow of the Sul-
tan. Culture, Power, and Politics in Morocco (Harvard Middle Eastern Monographs, Bd. 31). Cam-
bridge, Mass. 1999; Amira K. Bennison, Jihad and Its Interpretations in Pre-Colonial Morocco. 
State-Society Relations During the French Conquest of Algeria. London, New York 2002; Stephen 
Cory, Sharīfian Rule in Morocco (Tenth–Twelfth/Sixteenth–Eighteenth Centuries), in: Marâia Isabel 
Fierro (Hrsg.), The New Cambridge History of Islam. Bd. 2: The Western Islamic World: Eleventh 
to Eighteenth Centuries. Cambridge 2011, 451–479; C. Richard Pennell, Meeting the Sultan: Per-
sonal Encounters with the Commander of the Faithful, in: The Journal of North African Studies 9, 
2004, 22–35; Susan Gilson Miller, A History of Modern Morocco. Cambridge 2013.
29   Matthew Smith Anderson, Great Britain and the Barbary States in the Eighteenth Century, in: 
Historical Research 29, 1956, 87–107; Rogers, Relations (s. Anm. 2). Im weiteren Sinne zur Ge-
schichte der marokkanischen Außenbeziehungen gehören auch die Arbeiten zum Gefangenen-
freikauf, etwa Colley, Captives (s. Anm. 4); Matar, British Captives (s. Anm. 17); Kaiser, Politik 
(s. Anm. 16); Ressel, Sklavenkassen (s. Anm. 16).

© 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075© 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075

 S
ae

cu
lu

m
 d

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 w

w
w

.v
r-

el
ib

ra
ry

.d
e 

by
 U

ni
ve

rs
itä

ts
- 

un
d 

L
an

de
sb

ib
lio

th
ek

 M
ün

st
er

 o
n 

M
ar

ch
, 2

9 
20

23
 

Fo
r 

pe
rs

on
al

 u
se

 o
nl

y.
 



Saeculum 72/II (2022)� 267

Vertragsbruch und Schikane

ren, dass es sich bei den marokkanischen Sultanen eben um ausgemachte Des-
poten handelte, bei den Konsuln aber um Versager: „Too often they were men 
who had failed, or at least had gained no great success, in other careers – bank-
rupt merchants and other mediocre officials“.30 In dieser Personalisierung liegt 
freilich nur ein geringer Erkenntnisgewinn.

1. Wie Konsul James Sampson in eine ausweglose Situation geriet

Sampsons Flucht war der Endpunkt von Auseinandersetzungen, die sich über 
Monate hingezogen und an die sich immer weitere Streitpunkte angelagert 
hatten. Genau genommen eskalierte hier eine Konfliktkonstellation, die sich 
schon unter seinem Vorgänger, Konsul Joseph Popham (1761–1769), zusammen
gebraut hatte. Dabei hatte Staatssekretär Weymouth nach Pophams Entlassung 
noch die Hoffnung zum Ausdruck gebracht, mit James Sampson einen Dip-
lomaten mit „more Firmness & Activity“ rekrutiert zu haben.31 Das war op-
timistisch, denn Sampsons erste Mission als Konsul in Algier hatte im Fiasko 
geendet. Sampson war bereits als Händler im Maghreb aktiv, als er 1767 Konsul 
Robert Kirke auf dem Posten in Algier ablöste.32 Kirke war wegen Dienstver-
nachlässigung entlassen worden, was nichts daran änderte, dass er beim Dey 
von Algier weiter in höchster Gunst stand und auch bei Offizieren der Navy 
Vertrauen genoss. Aus dieser Position heraus intrigierte er so massiv gegen sei-
nen Nachfolger, dass nicht nur der Dey, sondern auch Commodore Spry, der 
Oberkommandierende der Navy im Mittelmeer, die Überzeugung gewannen, 
dass Sampson eine Fehlbesetzung war. Als Kirke seinem Nachfolger auch noch 
Probleme bei der Verproviantierung von Navy-Schiffen in die Schuhe schob, 
verprügelte Spry bei einem Besuch in Algier den Konsul Sampson sogar.33 Im 
Oktober 1767, wenige Wochen nach seinem Dienstantritt in Algier, wurde er 
auch schon wieder entlassen. Mit dem Posten in Marokko bekam Sampson 
eine zweite Chance.

Missgünstige Kollegen, leicht reizbare Vorgesetzte, willkürlich agierende 
Potentaten: Vielleicht waren solche Erfahrungen der Grund dafür, dass Samp
son nicht gleich nach Marokko weiterreiste, als er Ende März 1770, frisch zum 
Generalkonsul ernannt, von London aus zunächst in Gibraltar anlangte. Im-
merhin sollte er sein Land nun bei einem Herrscher vertreten, dessen Ruf kaum 
negativer sein konnte. Sampson erinnerte sich daran, dass sein Vor-Vorgänger 

30   Anderson, Barbary States (s. Anm. 29), 106.
31   TNA, FO 52/1, 226v, Schreiben vom 23.11.1769.
32   Anderson zählt ihn zu jenen „bankrupt merchants“, die sich aufgrund von Patronage im Amt 
eines Konsuls wiederfanden, vgl. Anderson, Barbary States (s. Anm. 29), 106, Anm. 29.
33   Robert Lambert Playfair, The Scourge of Christendom. Annals of British Relations with Algiers 
Prior to the French Conquest. London 1884, 205.

© 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075© 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075

 S
ae

cu
lu

m
 d

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 w

w
w

.v
r-

el
ib

ra
ry

.d
e 

by
 U

ni
ve

rs
itä

ts
- 

un
d 

L
an

de
sb

ib
lio

th
ek

 M
ün

st
er

 o
n 

M
ar

ch
, 2

9 
20

23
 

Fo
r 

pe
rs

on
al

 u
se

 o
nl

y.
 



268� Saeculum 72/II (2022)

André Johannes Krischer

James Read 1757 lieber den Freitod gewählt hatte, als Sīdī Muh
˙
ammads Will-

kür ausgeliefert zu sein.34 Es war also auch die Angst um seine körperliche 
Unversehrtheit, die ihn zögern ließ. Um sicherzustellen, dass er beim Sultan 
gnädige Aufnahme fand, bat er das Londoner Außenamt darum, ihm großzü-
gige Geschenke zur Verfügung zu stellen, die er zur ersten Audienz mitbringen 
konnte. Von Vizegouverneur Robert Boyd – der zu dieser Zeit den erkrank-
ten Cornwallis vertrat – wusste Sampson auch, was sich der Sultan am meis-
ten wünschte: zwei schwere Feldgeschütze „ornamented with his Arms, and 
elegantly finished with every thing to make them pleasing“.35 Sampson wusste 
aber nicht, woher Boyd das wusste: nämlich von George Adams, einem in 
Mogador ansässigen Kaufmann, der hoch in der Gunst des Sultans stand und 
eigentlich überhaupt nicht daran interessiert war, dass Sampson Erfolg hatte, 
da er selbst auf den Posten des Konsuls schielte. Die Berichte des Kaufmanns 
an den Gouverneur waren Teil einer Art von Nebendiplomatie, die darauf ab-
zielte, die Versorgung Gibraltars um jeden Preis sicherzustellen, sowohl durch 
ein zuvorkommendes Verhalten gegenüber dem Sultan als auch durch punktu-
elle Nadelstiche, wenn sich dieser unkooperativ verhielt. Auf jeden Fall war es 
für Gibraltars Gouverneure wichtig, über persönliche Wünsche und Interes-
sen des Sultans gut informiert zu sein. Da sie zugleich daran zweifelten, dass 
das Londoner Außenamt bei der Versorgung Gibraltars die gleichen Prioritä-
ten setzte, überließen die Gouverneure die anglo-marokkanische Beziehungs-
pflege auch nicht allein den Konsuln. Im Zweifel und im Krisenfall schickte 
man eigene, mit den Konsuln konkurrierende Emissäre aus den Reihen der 
Offiziere, darüber hinaus besaß man mit Kaufleuten wie Adams Informan-
ten, die ihre Berichte auch als Investition für eine Karriere im diplomatischen 
Dienst betrachteten. Diese Nebendiplomatie der Gouverneure ist ein Indiz 
dafür, dass Außenbeziehungen auch am Ende des 18. Jahrhunderts noch nicht 
staatlich monopolisiert worden waren.36

Während Cornwallis dafür bekannt war, den Konsuln kaum einen Erfolg zu 
gönnen, hielt es sein Vize Boyd für besser, wenn Sampson ein guter Start ge-
lang. Deswegen sagte er ihm auch, was er über den Sultan und dessen Vorlieben 
wusste. Im Londoner Außenamt war man für das Kanonengeschenk im Grunde 
offen, teilte Sampson aber mit, dass es mit der Anfertigung noch dauere. Er solle 
aber ruhig schon einmal ohne diese Gaben übersetzen und zum Sultan nach 
Marrakesch reisen. Davon wollte aber Sampson nichts wissen, denn eben die 
von London verschuldete Verzögerung versprochener Geschenken und Gefäl-

34   Rogers, Relations (s. Anm. 2), 100 f.; vgl. TNA, FO 52/2, 243, wo Sampson über den Selbstmord 
von Konsul James Read und die Misshandlungen von Konsul William Latton reflektiert.
35   TNA, FO 52/2, 22v.
36   Zu dieser keineswegs gradlinigen Transformation allgemein Hillard von Thiessen, Diplomatie 
vom type ancien. Überlegungen zu einem Idealtypus des frühneuzeitlichen Gesandtschaftswesens, 
in: ders./Windler, Akteure (s. Anm. 16), 471–504.

© 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075© 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075

 S
ae

cu
lu

m
 d

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 w

w
w

.v
r-

el
ib

ra
ry

.d
e 

by
 U

ni
ve

rs
itä

ts
- 

un
d 

L
an

de
sb

ib
lio

th
ek

 M
ün

st
er

 o
n 

M
ar

ch
, 2

9 
20

23
 

Fo
r 

pe
rs

on
al

 u
se

 o
nl

y.
 



Saeculum 72/II (2022)� 269

Vertragsbruch und Schikane

ligkeiten war seinem Vorgänger Popham zum Verhängnis geworden.37 Da sich 
die Anfertigung der Ornamente auf den Kanonen jedoch schwieriger gestaltete 
als gedacht, weilte Sampson auch Ende Mai noch in der Garnison.

Dafür war allerdings nun auch Boyd verantwortlich, der mit Sampsons Auf-
enthalt taktierte: Nach London schrieb er, Sampson sei noch nicht reisefähig, 
weil er einen Schicksalsschlag verarbeiten müsse.38 Dem Sultan teilte er hingegen 
mit, dass er den Konsul überhaupt erst dann abreisen lasse, wenn englische 
Schiffe wieder Proviant in marokkanischen Häfen aufnehmen dürften. Diese wa-
ren nach Gerüchten über englische oder menorquinische Schmuggler für Schiffe 
aus Gibraltar gesperrt worden. Sīdī Muh

˙
ammad ließ sie zwar als Geste des guten 

Willens und Vertrauens wieder öffnen, wartete aber anschließend umso drin-
gender auf den Konsul. Im August ließ er in Gibraltar durch einen Boten sogar 
fragen, „whether the English were gaming of him“.39 Zur Vermeidung weite-
rer Irritationen war Boyd nunmehr an einer raschen Abreise des Gesandten in-
teressiert. Gegenüber Sultan und Außenamt bezeichnete er das Verhalten von 
Sampson, der immer noch keine Anstalten machte aufzubrechen, als „absurd“.40 
Allerdings fehlte dem Gouverneur die Handhabe, um den Konsul zur Abreise 
zu zwingen. Dieser schrieb derweil ans Außenamt, dass es vollkommen sinn-
los sei, ohne die Kanonen-Geschenke loszufahren.41 Doch als selbst der Sultan 
versichern ließ, Sampson mit allen Ehren zu empfangen, bestieg der Konsul am 
22. September 1770 ein Schiff nach Tetuán. Als er schließlich die Straße von Gi-
braltar überquerte, zweifelten Gouverneur und Staatsekretär bereits erheblich 
an seiner „Firmness & Activity“ während der Kaufmann Adams und der in La-
rache stationierte Vizekonsul Simon Lucas nur darauf warteten, dass er weitere 
Fehler machte. Sie mussten nicht lange darauf warten.

Bereits einen Tag nach seiner Ankunft, also am 23. September, fand die Au-
dienz bei Sīdī Muh

˙
ammad statt. Der Sultan befand sich zu dieser Zeit in einem 

Heerlager ganz in der Nähe von Tetuán, wo er die spanische Festungsenklave 
Ceuta belagerte – für solche Aktivitäten wurde das britische Geschütz gewöhn-
lich eingesetzt. Sampson hatte als Geschenke nur Kleinigkeiten wie Tee und eng-
lisches Tuch dabei. Zudem übergab er sein Beglaubigungsschreiben und Briefe 
des Königs an den Sultan, allerdings

37   Hugh Popham, A Damned Cunning Fellow. The Eventful Life of Rear-Admiral Sir Home. Ty-
wardreath 1991, 13 f.
38   TNA, CO 91/17, Schreiben Boyds vom 05.07.1770.
39   TNA, FO 52/2, 103.
40   TNA, CO 91/17, Schreiben Boyds vom 05.10.1770.
41   TNA, FO 52/2, 42–44. Schreiben Sampsons vom 02.07.1770.

© 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075© 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075

 S
ae

cu
lu

m
 d

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 w

w
w

.v
r-

el
ib

ra
ry

.d
e 

by
 U

ni
ve

rs
itä

ts
- 

un
d 

L
an

de
sb

ib
lio

th
ek

 M
ün

st
er

 o
n 

M
ar

ch
, 2

9 
20

23
 

Fo
r 

pe
rs

on
al

 u
se

 o
nl

y.
 



270� Saeculum 72/II (2022)

André Johannes Krischer

without wrapping them in a silk Handkerchief, like the Absurd expensive custom of in-
closing everything with those coverings, which might give an opportunity to some persons 
to conceal the truth; from a desire of being Publicly useful, I held them openly out to 
Him in the Face of his numerous surrounding people.42

Was sich Sampson genau davon versprach, dem Sultan bei der Audienz eine Lek-
tion in transparenter Diplomatie zu erteilen, lässt sich nur vermuten. Womöglich 
wollte er damit Staatsekretär Weymouth beeindrucken, dem er sein Vorgehen 
haarklein schilderte. Der Sultan hatte diese Vorstellung ohne Murren über sich 
ergehen lassen. Am nächsten Tag ließ er den jüdischen Dolmetscher sogar den 
Tee als ausgezeichnet loben und Sampson eine Reihe von Zugeständnissen ma-
chen: Verschleppte Seeleute sollten freikommen, britische Schiffe Proviant auf-
nehmen dürfen und Streitigkeiten zwischen Marokkanern und Briten vor den 
Konsuln verhandelt werden – ganz so, wie es im 1760 zwischen König Georg III. 
und Sultan Sīdī Muh

˙
ammad abgeschlossenen Friedens- und Freundschaftsver-

trag bereits geregelt war.43 Damit es darüber in Zukunft keine Irritationen mehr 
gebe, schlug Sampson vor, dass man den Provinz- und Hafengouverneuren vom 
Sultan unterschriebene und ins Arabische übersetzte Vertragsabschriften zu-
kommen lasse. Viele Fragen klärten sich dann von selbst, „without troubling 
His Imperial Majesty with every trifling matter“.44

Nach dieser Audienz meinte Sampson, einen umfassenden Verhandlungserfolg 
erzielt zu haben („God has blessed me with the greatest success in all my nego-
ciations in this Country“).45 Die anglo-marokkanischen Beziehungen seien so 
gut wie schon lange nicht mehr. Er hatte damit insofern recht, als es damit von 
nun an nur noch bergab ging, was allerdings zunächst weniger an ihm als an den 
ausbleibenden Geschenken lag. Sīdī Muh

˙
ammad wartete nicht nur zunehmend 

ungeduldig auf die ornamentierten Kanonen – die erst im September 1772 unter 
dem neuen Konsul Logie geliefert wurden.46 Vielmehr stand auch noch die Rück-
sendung zweier Staatskarossen des Sultans aus, die Anfang der 1760er-Jahre zur 
Reparatur nach Gibraltar geschafft worden waren. Konsul Popham hatte bereits 
1764 gewarnt, dass der Sultan die nachlässige Erfüllung dieses und anderer Ver-
sprechen als Zeichen von Geringschätzung werte, war damit aber in der Garni-
son auf taube Ohren gestoßen.47 Von seinem jüdischen Vizekonsul Jacob Benider 

42   TNA, FO 52/2, 109, Schreiben Sampsons vom 01.10.1770.
43   Der Vertrag lag zu diesem Zeitpunkt bereits gedruckt vor: Treaty of Peace and Commerce be
tween the King of Great Britain and the Emperor of Morocco […]. London 1763, vgl. dazu Jacques 
Caillé, Les accords internationaux du sultan Sidi Mohammed ben Abdallah (1757–1790). Paris 1980, 
158–167. 
44   TNA, FO 52/2, 112v, Anlage zum Schreiben vom 01.10.1770.
45   FO 52/2, 109v.
46   FO 52/3, 24, Schreiben vom 02.10.1772.
47   TNA, FO 52/1, 59, Schreiben vom 28.02.1764.

© 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075© 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075

 S
ae

cu
lu

m
 d

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 w

w
w

.v
r-

el
ib

ra
ry

.d
e 

by
 U

ni
ve

rs
itä

ts
- 

un
d 

L
an

de
sb

ib
lio

th
ek

 M
ün

st
er

 o
n 

M
ar

ch
, 2

9 
20

23
 

Fo
r 

pe
rs

on
al

 u
se

 o
nl

y.
 



Saeculum 72/II (2022)� 271

Vertragsbruch und Schikane

(der wiederum enge Beziehungen zu den jüdischen Sekretären bei Hof pflegte) 
wurde Sampson im Mai 1771 darüber informiert, dass sich Sīdī Muh

˙
ammad maß-

los über die immer noch nicht zurückgesandten Kutschen ärgere.48

Zur gleichen Zeit beherbergte Kaufmann George Adams in Mogador Teile 
der Mannschaft des Schiffs „Lark“, das auf dem Weg von Liverpool nach West
afrika Schiffbruch erlitten hatte.49 Die Überlebenden waren von „wild moors […] 
who do not acknowledge the Government of the Emperor“ verschleppt wor-
den und anschließend über verschiedene Mittelsmänner zu Adams gekommen, 
der sie neu einkleiden und gesundpflegen ließ.50 Konsul Sampson, der eigentlich 
für die Rettung zuständig gewesen wäre, wollte dem Kaufmann den Erfolg aber 
nicht gönnen und schrieb daher an den Sultan mit der Frage, was dieser für den 
Freikauf der Mannschaft ausgelegt habe. Diese Summe sollte Sīdī Muh

˙
ammad 

aus der Staatskasse zurückerstattet werden.51

Ob Sampson mit dieser Anfrage Adams schaden wollte, lässt sich nur ver-
muten. Der Konsul hatte den Kaufmann bei der Audienz im Lager des Sultans 
(wieder-)getroffen und als seinen „enemy“ bezeichnet.52 Eine gute Idee war die 
Anfrage jedenfalls nicht, denn wie ihm Adams mitteilte, sollte es gerade nicht 
offenkundig werden, dass der Sultan unbotmäßigen Untertanen auch noch Löse-
geld bezahlte. Sampson hatte also ein eingespieltes System des verdeckten Frei-
kaufs desavouiert. Adams blieb zunächst auf seinen Kosten sitzen und fürchtete 
obendrein um seine persönliche Sicherheit.53 Immerhin hatte der Kaufmann be-
reits mit den Schlägertrupps des Sultans Bekanntschaft gemacht, die ihn Ende 
1769 in seinem eigenen Haus als Sündenbock malträtierten, nachdem sich Sīdī 
Muh

˙
ammad durch englische Schmuggler brüskiert gefühlt hatte.54 Diesmal aber 

war der Sultan nicht auf Rache aus und ließ vielmehr zu, dass sich Adams sein 
Geld dadurch zurückholte, dass er für seine Schiffe die Zahlung von Konsulatsge-
bühren verweigerte. Als Vizekonsul Benider die Gelder im Hafen von Mogador 
eintreiben wollte, wurde er dort von Adams unter vorgehaltener Waffe davonge-
jagt. Während Sampson sich schon ausmalte, wie sein „Feind“ deswegen in Lon-

48   Ebd., 159, Schreiben vom 03.06.1771.
49   Robert Craig/Rupert C. Jarvis, Liverpool Registry of Merchant Ships (Remains, Historical and 
Literary, Connected with the Palentine Counties of Lancaster and Chester, Ser. 3, Bd. 15). Man-
chester 1967, 7.
50   TNA, FO 52/2, 215, Schreiben vom 15.12.1771. Es handelt sich um Gebiete der bis heute zwi-
schen Marokko und Mauretanien umstrittenen Westsahara. Vgl. zu diesem ‚Zwischenhandel‘ auch 
Magnus Ressel, Hamburger Sklavenhändler als Sklaven in Westafrika, in: Zeitschrift des Vereins 
für Hamburgische Geschichte 96, 2011, 33–69.
51   TNA, FO 52/2, 174 f.
52   Ebd., 109 f.
53   Wie er Sampson im Dezember 1771 mitteilte, vgl. ebd., 216.
54   TNA, CO 91/16, Brief eines „Mr J. G., a Jewish Merchant“, vom 24.12.1769 und CO 91/16, aus 
dem Spanischen übersetztes Schreiben aus Marrakesch an Gouverneur Cornwallis in Gibraltar, da-
tiert auf den 09.01.1770.

© 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075© 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075

 S
ae

cu
lu

m
 d

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 w

w
w

.v
r-

el
ib

ra
ry

.d
e 

by
 U

ni
ve

rs
itä

ts
- 

un
d 

L
an

de
sb

ib
lio

th
ek

 M
ün

st
er

 o
n 

M
ar

ch
, 2

9 
20

23
 

Fo
r 

pe
rs

on
al

 u
se

 o
nl

y.
 



272� Saeculum 72/II (2022)

André Johannes Krischer

don wegen Hochverrats vor Gericht gestellt wurde, schlug der Kaufmann dem 
Sultan vor, ihn anstelle von Sampson zum britischen Generalkonsul zu ernennen. 
Sīdī Muh

˙
ammad lehnte dieses ungewöhnliche Ansinnen nicht rundweg ab, zumal 

er bereits 1765 London damit provoziert hatte, dass er den Kaufmann George 
Hosier anstelle von Popham zum Konsul erhob. Diesem zynischen Machtspiel 
hatte sich der ungewollt involvierte Kaufmann am Ende durch Selbstmord ent-
zogen.55 Während der Sultan diesmal mit der Ernennung zögerte, wollte Adams 
durch das Hissen der britischen Flagge sein Anwesen schon einmal als neues 
Konsulat markieren.56 Was Adams hingegen nicht wusste: In Larache ließ Vize-
konsul Simon Lucas mit Billigung Sīdī Muh

˙
ammads ebenfalls die Fahne wehen 

und meldete so konkurrierende Ansprüche an.57 Die Überlebenden der „Lark“ 
saßen derweil in Mogador fest und sollten Marokko erst dann verlassen dürfen, 
wenn die versprochenen Kanonen geliefert worden waren. „I have been acquain�-
ted of much displeasure by the Emperor that the Promise of the Commander in 
Chief at Gibraltar about Guns is not fulfilled“, merkte Sampson dazu an.58

Als wenn die Situation nicht schon verfahren genug gewesen wäre, brachte 
ein Vorfall in Tetuán das Fass endgültig zum Überlaufen: Am 12. Oktober, be-
richtete Sampson, seien zwei volltrunkene Genueser Matrosen beim Kartenspiel 
derart aneinandergeraten, dass einer den anderen mit einem Knüppel totschlug. 
Da die Matrosen britische Admiralitätspässe besaßen und deswegen unter die 
Zuständigkeit ‚ihres‘ Konsuls fielen, versuchte Sampson, die Angelegenheit ge-
räuscharm aus der Welt zu schaffen, indem er den Täter nach Gibraltar über-
stellte. Aber verbotenes Glücksspiel und Alkoholkonsum in einer Spelunke, 
deren menorquinischer Wirt, Giacomo Massa, davon ausging, dass ihn ein bri-
tischer Schutzbrief über die örtlichen und islamischen Gesetze erhob – diese 
Kombination machte die Sache zu einem öffentlichen Ärgernis, und zwar so-
wohl in Tetuán als auch am Hof des Sultans.59

Nach diesem Vorfall wäre eine Reise des Konsuls nach Marrakesch dringend 
geboten gewesen. Sampson aber verweigerte diese mit der Begründung, dann 
nicht nur erneut ohne die versprochenen Kanonen beim Sultan zu erscheinen. 
Vielmehr könne er sich auch die vielen kleineren Geschenke für dessen Ver-
wandte und Vertraute nicht leisten, die bei einem solchen Besuch aber erwartet 
würden. Er habe schon so viele Geschenke aus eigener Tasche bezahlt, dass er 
nun „much in debt for His Majesty’s service“ sei, „and I am now so much dis-
tressed that I have not money to buy dayly Provisions.“60

55   TNA, CO 91/15: Die Ernennung Hosiers zum Konsul wurde im Schreiben des Staatssekre-
tärs vom 25.02.1766 diskutiert; den Selbstmord meldete Popham in FO 52/1, 117, am 15.12.1766.
56   TNA, FO 52/2, 190v., Schreiben Sampsons vom 16.11.1771.
57   Ebd., 188.
58   Ebd.
59   TNA, CO 91/18, Brief vom 09.01.1772.
60   TNA, FO 52/2, 223v., Brief vom 25.12.1771.

© 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075© 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075

 S
ae

cu
lu

m
 d

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 w

w
w

.v
r-

el
ib

ra
ry

.d
e 

by
 U

ni
ve

rs
itä

ts
- 

un
d 

L
an

de
sb

ib
lio

th
ek

 M
ün

st
er

 o
n 

M
ar

ch
, 2

9 
20

23
 

Fo
r 

pe
rs

on
al

 u
se

 o
nl

y.
 



Saeculum 72/II (2022)� 273

Vertragsbruch und Schikane

Stattdessen verlagerte sich der Konsul auf das Schreiben von Briefen, deren 
Menge und Länge berüchtigt waren.61 Dem wieder auf seinen Posten zurückge-
kehrten Gouverneur Cornwallis ging Sampson mit seinen vielen Briefen primär 
auf die Nerven. Der Sultan aber erachtete die intensive Nutzung dieses Distanz-
mediums anstelle persönlichen Erscheinens als Zumutung, die er nicht länger 
hinnehmen wollte. Ende November bekam Sampson daher Besuch von Mili-
zionären des Sultans unter einem K

˙
āʾid ‚Cassim Sraidy‘.62 Nachdem der K

˙
āʾid 

alle Wirte, die in Tetuán Alkohol ausschenkten, hatte gefangen nehmen lassen, 
richtete er Sampson einen Gruß von Sīdī Muh

˙
ammad aus:

He was strictly ordered by the Emperor to tell Me, that He had much Mischief in His 
Mind against me, that He should abuse Me very much, and use Me as Ill as He would. 
On My asking Him why? He answered For encouraging two Houses to sell Wine, and 
for keeping My Hands and My Doors shut, and not making Presents to the Caid, and 
those who at any time come here.63

Sampson wurde also nicht nur die Verweigerung des Besuchens und Beschen-
kens vorgeworfen, sondern auch für den unerlaubten Weinverkauf durch Gia-
como Massa verantwortlich gemacht. Auf britischer Seite war man sich im Kla-
ren darüber, dass dies „contrary to the Mahometan Law“ geschah. Sampson 
verteidigte sich damit, Massa lediglich ein in Gibralter gesiegeltes Erlaubnis-
schreiben („Permit“) ausgehändigt zu haben. Cornwallis hingegen schob gegen-
über Sultan und Außenamt die Verantwortung für diese Praxis Sampson allein 
zu.64 Offenbar glaubte der Sultan am Ende der Version von Cornwallis, denn 
Mitte Dezember stand der K

˙
āʾid ‚Ben Zingee‘ vor Sampsons Haus und über-

reichte dem Konsul einen Brief des Sultans mit der Aufforderung, sofort mit 
nach Marrakesch zu kommen. Sampson konnte etwas Zeit damit gewinnen, dass 
er verlangte, zuvor noch eine schriftliche Antwort aufzusetzen. Doch als er dem 
K
˙
āʾid dann lediglich einen Brief mitgeben und nicht selbst aufbrechen wollte, 

zeigte sich dieser von seiner schroffen Seite: „His countenance and behaviour 
shewed him very brutal“, und er teilte Sampson mit: „He did not come to fetch 
Paper, but to fetch Me, and that He would not carry any paper, and if I did 
not go with Him he would put Me in Irons, and put a Rope on My Neck and 
carry Me with him“.65 Sampson parierte die Drohung mit dem Hinweis, dass 

61   Gouverneur Boyd entschuldigte sich beim Außenstaatssekretär für seinen Brief von einer „Samp
sonian length“, TNA, CO 91/17, vom 05.10.1770; Cornwallis kritisierte die „abundance of letters“, 
die er vom Konsul erhalten habe, TNA, CO 91/18, 28.12.1771.
62   So hatte Sampson den Namen verstanden. Da sich nicht rekonstruieren lässt, um wen es sich ge-
nau handelte und wie der Name korrekt geschrieben wird, steht er hier in einfachen Anführungs-
zeichen.
63   FO 52/2, 214, 28.11.1771.
64   TNA, CO 91/18, 28.12.1771.
65   TNA, FO 52/2, 204–205, 18.12.1771.

© 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075© 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075

 S
ae

cu
lu

m
 d

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 w

w
w

.v
r-

el
ib

ra
ry

.d
e 

by
 U

ni
ve

rs
itä

ts
- 

un
d 

L
an

de
sb

ib
lio

th
ek

 M
ün

st
er

 o
n 

M
ar

ch
, 2

9 
20

23
 

Fo
r 

pe
rs

on
al

 u
se

 o
nl

y.
 



274� Saeculum 72/II (2022)

André Johannes Krischer

der britische König eine solche Kränkung kaum auf sich sitzen lassen werde: 
„His Majesty will demand satisfaction of the Emperor of Morocco, and then 
the Emperor will take of His Head“.66

Tatsächlich konnte sich Sampson mit dieser Gegendrohung vorerst aus der 
Affäre ziehen. Aber der Sultan pochte anschließend nur noch mehr auf das 
Erscheinen des Konsuls. Von seinem Vize Benider hatte er gehört, dass Sīdī 
Muh

˙
ammad jedem Boten, der einen weiteren Brief von Sampson brächte, Hände 

und Füße abhacken würde, und das sei, wie der Konsul an Cornwallis schrieb, 
tatsächlich eine „effectual method […] to prevent My sending any more letter“, 
auch wenn der Sultan wegen des Fastens im Ramadan wohl nicht ganz bei kla-
rem Verstand sei.67

Am 6. Januar 1772 bekam Sampson dann zum dritten und letzten Mal Be-
such, diesmal von Samuel Sumbal, dem jüdischen Sekretär des Sultans, der ihm 
ausrichten ließ, dass er nicht länger Konsul sei.68 Der Grund:

We wanted to see you and you did not come. […] Now you shall not ever see us again, 
and for your sake no consul of any Nation in this Country shall ever see us again, and 
you are no Consul. You may live in our Country as a Gentleman, and go all over our 
Country, whenever you like. I am a King and you are a Consul. But you are no Consul.69

Es folgte noch weitere Beschimpfungen – „you have no sense. You have no 
manner, you have no breeding“, bevor Sumbal ihn unter Hausarrest stellte.70 
Sampson vermutete, dass George Adams hinter seiner ‚Absetzung‘ steckte. Der 
Kaufmann hatte (Benider zufolge) den Sultan endlich überredet, „to get Him 
made Consul General instead of Me“.71 Adams Karriereplan war freilich zum 
Scheitern verurteilt, weil London hier auch noch ein entscheidendes Wort mit-
zureden hatte. Sampsons Lage wurde dennoch immer heikler: Er und seine Die-
ner lebten nur noch von ihren Vorräten, die rasch zur Neige gingen. Als Samp
son hörte, dass er nur dann ausreisen dürfe, wenn er zuvor eine Jahresmiete für 
seine Behausung im Voraus bezahle – die Summe hätte ihn endgültig ruiniert –, 
entschied er sich zur nächtlichen Flucht.

66   Ebd.
67   Ebd., 208, 10.01.1772. Von der Anordnung des Sultans hatte Sampson durch Vizekonsul Beni-
der erfahren.
68   Zu Sumbal, der bereits in den 1750er-Jahren im Auftrag des Sultans nach Dänemark gereist war, 
vgl. H

˙
ayim Z. Hirschberg, A History of the Jews in North Africa. Bd. II: From the Ottoman Con-

quests to the Present Time. 2. Aufl. Leiden 1981, 283 f.
69   Den Wortlaut dieser Äußerungen hatte Sampson unmittelbar nach der Begegnung niederge-
schrieben, CO 91/18, Anhang zum Schreiben vom 07.01.1772.
70   FO 52/2, 231, 05.01.1772.
71   Ebd.

© 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075© 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075

 S
ae

cu
lu

m
 d

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 w

w
w

.v
r-

el
ib

ra
ry

.d
e 

by
 U

ni
ve

rs
itä

ts
- 

un
d 

L
an

de
sb

ib
lio

th
ek

 M
ün

st
er

 o
n 

M
ar

ch
, 2

9 
20

23
 

Fo
r 

pe
rs

on
al

 u
se

 o
nl

y.
 



Saeculum 72/II (2022)� 275

Vertragsbruch und Schikane

2. Die Botschaften der herrscherlichen Gewalt

„There is not, perhaps, upon earth a more despotic government than that of Mo-
rocco“, hieß es in einer Länderkunde von 1766.72 Auch der französische Konsul 
in Marokko, Louis Chénier, dem die Auseinandersetzungen zwischen Samp
son und dem Sultan bekannt waren73, konstatierte in seinen Memoiren: „Die 
Regierung des Königreichs Marocko ist ganz in den Händen eines Despoten“.74 
Andere europäische Diplomaten waren in ihrem Urteil ebenfalls sicher: „Der 
Sultan ist ein […] Despot, der über alle menschlichen Gesetze erhaben, nach 
Willkühr herrscht und über das Eigentum, Leben und Tod seiner Untertanen 
nach Laune gebietet“, notierte 1788 der niederländische Gesandte Haringman.75 
„Die Regierungsform ist despotisch, und es giebt keine Gränzen für die Macht 
des Königs innerhalb seines Reichs“, befand der dänische Legationsrat Georg 
Høst, der in den 1760er-Jahren in Marokko stationiert war.76

Chénier, Haringman und Høst reproduzierten nicht lediglich jenen Topos, 
der in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts bei der Beschreibung ‚orientali-
scher‘ Herrschaft üblich geworden war.77 Vielmehr waren sie selbst Zeugen oder 
Betroffene von Gewalt und Gewaltandrohungen geworden.78 Sīdī Muh

˙
ammad 

galt den Zeitgenossen im Vergleich zu seinem Vater Mawlāy Aʿbd Allāh b. 
Ismāʿīl (1694–1757), der aufgrund seiner rücksichtslosen Verschleppung briti-
scher Seeleute wie ein „Monster“ erschien79, zwar als etwas weniger grausam. 
Aber die Misshandlung britischer Kaufleute und die Schikanierung der Konsuln 
bestätigte die Leser der englischen Gazetten in ihren traditionellen Vorurteilen 
über die schlimmen Zustände an der „barbary coast“.80 Kurzum: Der Vorwurf 

72   Daniel Fenning/Joseph Collyer, A New System of Geography, Or a General Description of the 
World […]. Bd. 1. London 1766, 489.
73   Pierre Grillon, Un chargé d’affaires au Maroc. La correspondance du consul Louis Chénier 
1767–1782. (Bibliothèque générale de l’École Pratique des Hautes Études Sect. 6). Paris 1970, 224.
74   Louis de Chénier, Geschichte und Staatsverfassung der Königreiche Marocko und Fetz […]. 
Leipzig 1788, 334.
75   H. Haringman’s vormal. holl. Kavallerie-Lieutenants Tagebuch einer Reise nach Marokko […]. 
Weimar 1805, 75.
76   Georg Høst, Nachrichten von Marokos und Fes. […]. Kopenhagen 1781, 167.
77   Dazu Jürgen Osterhammel, Die Entzauberung Asiens. Europa und die asiatischen Reiche im 
18. Jahrhundert. 2. Aufl. München 2013, 271–284; Christina Brauner, Kompanien, Könige und ca-
boceers. Interkulturelle Diplomatie an Gold- und Sklavenküste im 17. und 18. Jahrhundert. (Ex-
terna, Bd. 8). Köln 2015, 139–145.
78   Høst, Nachrichten (s. Anm. 76), 155–158; Chénier, Geschichte (s. Anm. 74), 365.
79   Fenning/Collyer, Geography (s. Anm. 72), 489; Matar, Britain (s. Anm. 4). Zur Wahrnehmung 
Marokkos in England seit dem 16. Jahrhundert, die ab der Mitte des 17. Jahrhunderts von der Ver-
schleppung englischer Seeleute überlagert wurde, vgl. Matar, British Captives (s. Anm. 17).
80   1755 konnte man über den Tod des Kaufmanns William Mounteney lesen, 1788 über die Miss-
handlung des Kaufmanns Layton, vgl. Rogers, Relations (s. Anm. 2), 96 und 122 f.

© 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075© 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075

 S
ae

cu
lu

m
 d

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 w

w
w

.v
r-

el
ib

ra
ry

.d
e 

by
 U

ni
ve

rs
itä

ts
- 

un
d 

L
an

de
sb

ib
lio

th
ek

 M
ün

st
er

 o
n 

M
ar

ch
, 2

9 
20

23
 

Fo
r 

pe
rs

on
al

 u
se

 o
nl

y.
 



276� Saeculum 72/II (2022)

André Johannes Krischer

der Despotie war ein (zeitgenössischer) Topos, der der Gewaltsamkeit war es 
aber nicht. Aber wie lässt sich diese anderweitig erklären?

Historiker, die aus einer postkolonialen Perspektive eine gewisse Offenheit 
Marokkos in der Zeit Sīdī Muh

˙
ammads betonen und dabei auf die zahlreichen 

bilateralen Verträge verweisen, erwähnen die Gewalt des Sultans allenfalls am 
Rande, weil sie nicht zum Bild eines progressiven Herrschers passt und schein-
bar das Gespenst der Zivilisations- oder Kulturdifferenz wach ruft.81 Dagegen 
hat die Historikerin Patricia Mercer bereits 1977 Gewalt geradezu als Schlüs-
sel zum Verständnis der politischen Kultur Marokkos in der Frühneuzeit be-
zeichnet.82 Während Marokko in der Zeit der Aʿlawī-Dynastie (ab 1664) in den 
post-kolonialen Arbeiten als partiell moderner, teil-bürokratisierter Staat be-
handelt wird,83 spricht Mercer von einem immer noch archaischen „warrior 
kingdom“, einem nur locker integrierten Territorium, in dem nicht nur der Tod 
eines Sultans teils jahrelange Nachfolgekonflikte unter den möglichen Nachfol-
gern auslöste, sondern sich auch die jeweiligen Herrscher fortwährend gegen 
rivalisierende Magnaten, Verwandte und auf ihre Autonomie bedachte Clans 
behaupten mussten.84

In Ermangelung von herrschaftsstabilisierenden Institutionen wie Hof und 
Verwaltung wie im osmanischen Reich erfolgten diese Selbstbehauptungen vor 
allem durch eine Politik der Sichtbarkeit. Diese war allerdings verschiedenen 
„dramaturgischen Zwängen“ unterworfen, ihr Gelingen hing auch davon ab, 
dass die Mitwirkenden ihre zugedachten Rollen überzeugend spielten.85 Wenn 
sich der Sultan z. B. in seinen Residenzstädten Meknés, Marrakesch oder Rabat 
zu Pferd, beim Essen oder beim Gang zur Moschee zeigte – typische Szenen 
einer Politik der Sichtbarkeit –, dann hatten sich die Untertanen demonstrativ 
unterwürfig zu verhalten.86

81   Brown, Strait (s. Anm. 18), 10 f. Ähnlich, freilich ohne Bezug zu Huntington, Fatima Harrak, 
State and Religion in 18th-Century Morocco. The Religious Policy of Sīdī Muh

˙
ammad B. Aʿbd 

Allāh 1757–1790. London 1989; El Mansour, Morocco (s. Anm. 28). Darüber hinaus sind diese Stu-
dien überaus erkenntnisreich und für den vorliegenden Beitrag unverzichtbar.
82   Ob dieser Epochenbegriff in sinnvoller, heuristisch produktiver Weise auf Marokko und andere 
außereuropäische Gebiete angewendet wird, ist Gegenstand laufender Debatten.
83   Harrak, State (s. Anm. 81), 376, spricht bei Sīdī Muh

˙
ammad von einem „enlightened sultan who 

sought to consolidate and reorganize the Moroccan state“.
84   Patricia Mercer, Palace and Jihād in the Early ʿAlawī State in Morocco, in: The Journal of Afri-
can History 18, 1977, 531–553; Clifford Geertz, Centers, Kings, and Charisma. Reflections on the 
Symbolics of Power, in: ders. (Hrsg.), Local Knowledge. Further Essays in Interpretive Anthropo-
logy. New York, NY 1983, 120–146.
85   Wolfgang Sofsky/Rainer Paris, Figurationen sozialer Macht. Autorität, Stellvertretung, Koali-
tion. Frankfurt am Main 1994, 36. Die hier vorgelegte Soziologie der Autorität ist auch ein Schlüs-
sel zum Verständnis der Handlungsweisen des Sultans.
86   Mercer, Palace (s. Anm. 84), 540.

© 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075© 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075

 S
ae

cu
lu

m
 d

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 w

w
w

.v
r-

el
ib

ra
ry

.d
e 

by
 U

ni
ve

rs
itä

ts
- 

un
d 

L
an

de
sb

ib
lio

th
ek

 M
ün

st
er

 o
n 

M
ar

ch
, 2

9 
20

23
 

Fo
r 

pe
rs

on
al

 u
se

 o
nl

y.
 



Saeculum 72/II (2022)� 277

Vertragsbruch und Schikane

Abb. 1: Der Sultan bei einem öffentlichen Auftritt, wie ihn 1785 ein Begleiter des Kon-
sul George Payne gesehen hatte, aus [Maurice] Keatinge, Travels in Europe and Africa 
Comprising a Journey Through France, Spain and Portugal to Marocco, London 1816, 
nach S. 188, Wikimedia Commons.

© 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075© 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075

 S
ae

cu
lu

m
 d

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 w

w
w

.v
r-

el
ib

ra
ry

.d
e 

by
 U

ni
ve

rs
itä

ts
- 

un
d 

L
an

de
sb

ib
lio

th
ek

 M
ün

st
er

 o
n 

M
ar

ch
, 2

9 
20

23
 

Fo
r 

pe
rs

on
al

 u
se

 o
nl

y.
 



278� Saeculum 72/II (2022)

André Johannes Krischer

Die bildliche Darstellung dieser Proskynese, die ein Begleiter des britischen 
Konsuls George Payne 1785 bei einer öffentlichen Audienz in Meknés anfer-
tigte (Abb. 1), zeigte ein Ideal, das in der Realität häufig, aber nicht immer er-
reicht wurde. Daher gehörte zur Politik der Sichtbarkeit auch die augenfällige 
Ausübung von extremer, aber kalkulierter Gewalt gegen unbotmäßige Unter-
tanen.87 Konsul Chénier berichtete über eine Audienz in der Stadt Meknés im 
Jahr 1775, dass der Sultan dem K

˙
āʾid von Melilla, der unerlaubterweise mit den 

Spaniern verhandelt hatte, „die Hände abhauen, [ihn] todt prügeln und sei-
nen Körper auf das Feld werfen ließ“.88 Misshandlungen und Tötungen fanden 
also nicht im Verborgenen statt, sondern vor großem Publikum. Offenbar soll-
ten auch die Diplomaten sehen, wozu der Sultan fähig war. Für die Magnaten, 
K
˙
āʾids und Warlords, die aus allen Teilen des Reichs zu den regelmäßig statt-

findenden Audienzen reisten, stellte sich das Aufeinandertreffen mit dem Sul-
tan als unkalkulierbares Risiko dar: Es war nicht abzusehen, ob man als neuer 
Favorit oder als geschändete Leiche enden würde.89 Der Bās-hā von Tetuán, 
der 1720 den britischen Botschafter Stewart zur Audienz bei Mūlāy ʾIsmāʿīl 
in Meknés begleitete, erklärte seine wachsende Nervosität beim Erreichen der 
Stadt folgendermaßen: „no man goes before him, but with the utmost fear, and 
in doubt whether he shall return alive“90. Den Audienzen fernzubleiben war für 
die Amts- und Würdenträger jedoch auch keine Option, weil der Herrscher dies 
erst recht als Zeichen von Aufsässigkeit wertete.91

Die Audienzen des Sultans fungierten aber nicht nur als Straftheater, son-
dern auch als „point of contact“92 zwischen dem Herrscher und seine Unterta-
nen, die hier die Möglichkeit hatten, ihm Anliegen vorzutragen und um Abhilfe 
zu bitten. Doch wer auch immer vor den Herrscher trat, musste ein Geschenk 
mitbringen, „das eben so wohl angenommen wird, wenn es ein Paar Hühner 
von einem armen Araber sind, als wenn es ein gesatteltes Pferd von einem rei-

87   Ebd. Mercer spricht von einem „pageant of authoritarianism and terror“.
88   Chénier, Geschichte (s. Anm. 74), 109; er erwähnte diesen „spectacle tragique“ auch in seinen 
Berichten, vgl. Grillon, Correspondance (s. Anm. 73), 352.
89   Über sichtbar ausgeübte Gewalt als Herrschaftsmittel in der islamischen Tradition vgl. auch 
Stefan Leder, Gewalt der Ordnungen: Religiöses Recht, politische Herrschaft, tribale Ordnung, in: 
Martin Kintzinger/Frank Rexroth/Jörg Rogge (Hrsg.), Gewalt und Widerstand in der politischen 
Kultur des späten Mittelalters. Ostfildern 2015, 83–100.
90   John Windus, A journey to Mequinez. The residence of the present emperor of Fez and Mo-
rocco. On the occasion of Commodore Stewart’s embassy thither for the redemption of the British 
captives in the year 1721. London 1725, 89.
91   Mercer, Palace (s. Anm. 84), 553.
92   Um eine auf den Tudorhof und das Parliament bezogene Formulierung von Geoffrey R. Elton 
zu verwenden, Tudor Government: The Points of Contact III. The Court, in: Transactions of the 
Royal Historical Society 26, 1976, 211–228. Zu den Audienzen des Sultans zwischen Gewalt und 
Zugänglichkeit im frühen 19. Jahrhundert vgl. Abdellah Hammoudi, Master and Disciple. The Cul-
tural Foundations of Moroccan Authoritarianism, Chicago 1997, 48–68.

© 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075© 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075

 S
ae

cu
lu

m
 d

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 w

w
w

.v
r-

el
ib

ra
ry

.d
e 

by
 U

ni
ve

rs
itä

ts
- 

un
d 

L
an

de
sb

ib
lio

th
ek

 M
ün

st
er

 o
n 

M
ar

ch
, 2

9 
20

23
 

Fo
r 

pe
rs

on
al

 u
se

 o
nl

y.
 



Saeculum 72/II (2022)� 279

Vertragsbruch und Schikane

chen ist“, wie Georg Høst wußte.93 Auch die europäischen Gesandten taten 
gut daran, sich bei ihren Zusammentreffen mit dem Sultan in die Reihe der 
Schenkenden einzureihen, denn diese Treffen waren gerade keine exklusiven 
Audienzen im Sinne des europäischen Diplomatenzeremoniells, auch wenn sie 
in ihren Berichten so bezeichnet wurden.94 Sie waren nicht einmal vornehm-
lich „ritualisierter Kulturkontakt“ (Peter Burschel), bei dem für den fremden 
Gast besondere Regeln galten. Vielmehr handelte es sich bei diesem Geschehen 
um das regelmäßig stattfindende, öffentliche Auftreten des Sultans, bei dem er 
strafte, belohnte und allerhand Bittsteller vortreten ließ, darunter auch die Kon-
suln, deren zuvorkommende Behandlung häufig die Reaktion auf respektvolles 
Verhalten und ein großzügiges Geschenk war. Die Konsuln mussten ihre An-
hörung durch Sultan also genauso wie die marokkanischen Untertanen durch 
eine Gabe vorbereiten, die in ihrem Fall nicht den Herrscher aber nicht bloß 
symbolisch ehrte wie die Hühner bei „einem armen Araber“, sondern die ihn 
auch materiell zufrieden stellte. Louis Chénier wurde 1775 nach der blutigen 
Tötung des K

˙
āʾid Melilla „eine lange Audienz“ bei Sīdī Muh

˙
ammad gewährt.95 

Dafür hatte der französische Konsul eine große Menge von Geschenken über-
reicht, darunter einen Diamantring in einer goldenen Schnupftabakdose, einen 
mit Gold besetzten Säbel, sowie Teeservices und Taschenuhren aus Gold und 
Silber.96 Wenn sich ein Konsul dem Sultan näherte, wurde ihm zwar erspart, 
die Schuhe auszuziehen und auf die Knie zu fallen, wie das bei einheimischen 
Bittstellern üblich war. Aber diese Demutsgesten mussten dann stellvertretend 
von Mitgliedern seiner Entourage ausgeführt werden, etwa von den jüdischen 
Dolmetschern. Der dänische Legationsrat Høst hielt es zudem für obligatorisch, 
zu überreichende Briefe in „goldenen Stoff, oder zum wenigsten in ein seidenes 
Schnupftuch“ zu wickeln (Abb. 2).97

Gemessen an dieser Ritualpraxis war Sampsons Auftreten bei seinem ersten 
Besuch eine Provokation: Er hatte dort den Brief seines Königs bewusst nicht 
in seidenes Tuch gewickelt, sondern dem Sultan das Schriftstück „openly“ über-
reicht – und was erschwerend hinzukam: „in the Face of his numerous surround

93   So Høst, Nachrichten (s. Anm. 76), 169 Ähnlich auch Chénier, Geschichte (s. Anm. 74), 109 f.; 
zu Geschenken als Medien zur Anerkennung sozialer Statusverhältnisse im Osmanischen Reich vgl. 
Vogel, Geschenke (s. Anm. 3).
94   Vgl. zu dieser semantischen Überformung lokaler Eigenheiten Brauner, Kompanien (s. Anm. 77), 
159–162.
95   Chénier, Geschichte (s. Anm. 74), 109. Zur Herrscheraudienz als Strafgericht und Hinrichtungs-
stätte vgl. Fernando Rodríguez Mediano, Justice, Crime and Punishment in 10th/16th-Century Mo-
rocco, in: Christian Lange/María Isabel Fierro (Hrsg.), Public Violence in Islamic Societies. Power, 
Discipline, and the Construction of the Public Sphere, 7th–19th Centuries C. E. Edinburgh 2009, 
179–192.
96   Grillon, Correspondance (s. Anm. 73), 356.
97   Høst, Nachrichten (s. Anm. 76), 151.

© 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075© 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075

 S
ae

cu
lu

m
 d

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 w

w
w

.v
r-

el
ib

ra
ry

.d
e 

by
 U

ni
ve

rs
itä

ts
- 

un
d 

L
an

de
sb

ib
lio

th
ek

 M
ün

st
er

 o
n 

M
ar

ch
, 2

9 
20

23
 

Fo
r 

pe
rs

on
al

 u
se

 o
nl

y.
 



280� Saeculum 72/II (2022)

André Johannes Krischer

ing people“.98 Sampson verweigerte also die im Angesicht des Herrschers auch 
Diplomaten abverlangten Demutsgesten, er spielte bei der Politik der Sichtbar-
keit nicht mit. Um ein Missverständnis handelte es sich dabei nicht, vielmehr 
gehörte Sampson zu jenen interkulturellen „Akteure[n], die ihre semiotischen 
Abenteuer ebenso selbstbewusst wie selbstreflektiert erleben und kommentie-
ren“.99 Mit seinem respektlosen Verhalten ließ es Sampson also bewusst auf einen 
Konflikt ankommen. Darauf ging Sīdī Muh

˙
ammad zwar nicht ein, vielleicht um 

beim ersten Aufeinandertreffen Großmut zu zeigen. Seine Weigerung aber, er-
neut zum Sultan zu kommen, war eine Missachtung, die man am Sultanshof 
nicht mehr ignorieren konnte und die daher in einen offenen Konflikt überging. 
Sampson hatte seine Gründe, nicht ohne die dringend erwarteten Geschenke zu 
einer Audienz zu reisen, die bekanntermaßen blutig verlaufen und auch für einen 
Konsul ohne adäquate Gaben unangenehme Folgen haben konnte. Doch sein 
Fernbleiben und der Versuch, den Sultan stattdessen mit Briefen zu vertrösten, 
wertete der Sultan nicht nur als Zeichen von Geringschätzung, sondern auch als 

98   Wie Anm. 40.
99   Peter Burschel, Einleitung, in: ders./Vogel, Audienz (s. Anm. 3), 7–15, 15.

Ungehorsam: „We wanted to see you and you did not come. […] I am a King 
and you are a Consul“.100 Bei einem weiteren Aufeinandertreffen sollte er zu-
dem nicht nur wegen des Alkoholverkaufs in den Tavernen von Tetuán Abbitte 
leisten, sondern endlich auch die reparierten Kutschen mitbringen, die einst Sul-
tan Mūlāy ʾIsmāʿīl gehört hatten. Was daran so besonders war, hatte Sampson 
in einem Brief an das Außenamt im Juni 1771 zu erklären versucht: Ein Sultan 
sei ein „Descendant from the Prophet Mohammed“, daher gelte das, was er be-
rührt habe, als „most sacred“.101 Persönliche Gegenstände von Mūlāy ʾIsmāʿīl 
seien schon unter seinem Nachfolger Mūlāy Abd Allāh wie eine „religious 
relick“ verehrt worden.102 Sīdī Muh

˙
ammad, so Sampson, halte es aus diesem 

Grund für unerträglich, dass die „coach of a Musselman in which his famous 
Grandfather used to ride“ von „Christians“ festgehalten werde.103

Dabei setzte schon die bloße Anwesenheit von Europäern im Land den Sul-
tan unter „dramaturgische Zwänge“, verletzte diese doch in den Augen der 
islamischen Rechts- und Religionsgelehrten (mālikī, ʿulamāʾ) die Pflicht des 
Herrschers zum jihād.104 Die zentrale Legitimationsformel der marokkanischen 
Sultane, šarīf zu sein und zu den šurafāʾ – den Nachkommen des Propheten 
Muh

˙
ammad – zu gehören, wurde seit den portugiesischen Expansionen in den 

westlichen Maghreb im frühen 15. Jahrhundert mit der Erwartung verbunden, 
die Muslime gegen die ‚Ungläubigen‘ zu verteidigen – eine Erwartung, die im 
Zuge der Reconquista noch intensiver betont wurde.105 Die Auffassung, dass der 
Kontakt mit Christen göttlichen Geboten widersprach und daher weder Chris-
ten im Land noch Muslime in den Ländern der Christen sein sollten, gehörte 
noch im 19. Jahrhundert zu den Dogmen der Religionsgelehrten und wurde in 
den Predigten regelmäßig eingeschärft.106 Daher gab es in Marokko, anders als 
im Osmanischen Reich, keinen Schutzstatus (d-h- imma) für Christen, für Juden 
aber schon.107 Autorität und Charisma eines Sultans konnten also zugleich von 
weltlicher und geistlicher Seite in Frage gestellt werden, von renitenten Warlords 
und von Anführern islamischer Bruderschaften (zāwiya), die Zweifel säten am 

100   Wie Anm. 69.
101   FO 52/2, 159v.
102   So hatte das ein Gefangener um 1748 beobachtet: Thomas Troughton, Barbarian cruelty. Or, 
an accurate and impartial narrative of the unparallel’d sufferings and almost incredible hardships of 
the British captives […], 1751, 50.
103   FO 52/2, 159v. An Cornwallis schrieb er im November 1771, es sei ein Problem, dass die Kut-
sche immer noch „in the hand of Christians“ sein, CO 91/18, Brief vom 08.11.1771.
104   Bennison, Jihad (s. Anm. 28), 27.
105   Abun-Nasr, Morocco (s. Anm. 20), 208–211.
106   El Mansour, Morocco (s. Anm. 28), 14 f.; Daniel J. Schroeter, Royal Power and the Economy 
in Precolonial Morocco. Jews and the Legitimation of Foreign Trade, in: Rahma Bourquia/Susan 
Gilson Miller (Hrsg.), In the Shadow of the Sultan. Culture, Power, and Politics in Morocco. (Har-
vard Middle Eastern Monographs, Bd. 31) Cambridge, Mass. 1999, 74–102.
107   Dazu allg. Bat Yeʾor, The Dhimmi. Jews and Christians under Islam. Rutherford 1985; Mer-
cer, Palace (s. Anm. 84), 535.

Abb. 2: Beides, die stellvertretene Proskynese (durch den später in Diensten des Sultans 
stehenden Samuel Sumbal) und die Übergabe verpackter Geschenke, ließ Høst auch bild-
lich darstellen und damit als übliche Form der Ehrerbietung erkennen. Sīdī Muh

˙
ammad 

wurde hier noch auf dem Boden sitzend gezeigt, 20 Jahre später zeigte er sich stets hoch 
zu Pferde (vgl. Abb. 1), aus: Georg Høst, Efterretninger om Marokos og Fes, samlede 
der i Landene fra ao. 1760 til 1768, Kiøbenhavn, 1779, gemeinfrei.

© 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075© 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075

 S
ae

cu
lu

m
 d

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 w

w
w

.v
r-

el
ib

ra
ry

.d
e 

by
 U

ni
ve

rs
itä

ts
- 

un
d 

L
an

de
sb

ib
lio

th
ek

 M
ün

st
er

 o
n 

M
ar

ch
, 2

9 
20

23
 

Fo
r 

pe
rs

on
al

 u
se

 o
nl

y.
 



Saeculum 72/II (2022)� 281

Vertragsbruch und Schikane

Ungehorsam: „We wanted to see you and you did not come. […] I am a King 
and you are a Consul“.100 Bei einem weiteren Aufeinandertreffen sollte er zu-
dem nicht nur wegen des Alkoholverkaufs in den Tavernen von Tetuán Abbitte 
leisten, sondern endlich auch die reparierten Kutschen mitbringen, die einst Sul-
tan Mūlāy ʾIsmāʿīl gehört hatten. Was daran so besonders war, hatte Sampson 
in einem Brief an das Außenamt im Juni 1771 zu erklären versucht: Ein Sultan 
sei ein „Descendant from the Prophet Mohammed“, daher gelte das, was er be-
rührt habe, als „most sacred“.101 Persönliche Gegenstände von Mūlāy ʾIsmāʿīl 
seien schon unter seinem Nachfolger Mūlāy Abd Allāh wie eine „religious 
relick“ verehrt worden.102 Sīdī Muh

˙
ammad, so Sampson, halte es aus diesem 

Grund für unerträglich, dass die „coach of a Musselman in which his famous 
Grandfather used to ride“ von „Christians“ festgehalten werde.103

Dabei setzte schon die bloße Anwesenheit von Europäern im Land den Sul-
tan unter „dramaturgische Zwänge“, verletzte diese doch in den Augen der 
islamischen Rechts- und Religionsgelehrten (mālikī, ʿulamāʾ) die Pflicht des 
Herrschers zum jihād.104 Die zentrale Legitimationsformel der marokkanischen 
Sultane, šarīf zu sein und zu den šurafāʾ – den Nachkommen des Propheten 
Muh

˙
ammad – zu gehören, wurde seit den portugiesischen Expansionen in den 

westlichen Maghreb im frühen 15. Jahrhundert mit der Erwartung verbunden, 
die Muslime gegen die ‚Ungläubigen‘ zu verteidigen – eine Erwartung, die im 
Zuge der Reconquista noch intensiver betont wurde.105 Die Auffassung, dass der 
Kontakt mit Christen göttlichen Geboten widersprach und daher weder Chris-
ten im Land noch Muslime in den Ländern der Christen sein sollten, gehörte 
noch im 19. Jahrhundert zu den Dogmen der Religionsgelehrten und wurde in 
den Predigten regelmäßig eingeschärft.106 Daher gab es in Marokko, anders als 
im Osmanischen Reich, keinen Schutzstatus (d-h- imma) für Christen, für Juden 
aber schon.107 Autorität und Charisma eines Sultans konnten also zugleich von 
weltlicher und geistlicher Seite in Frage gestellt werden, von renitenten Warlords 
und von Anführern islamischer Bruderschaften (zāwiya), die Zweifel säten am 

100   Wie Anm. 69.
101   FO 52/2, 159v.
102   So hatte das ein Gefangener um 1748 beobachtet: Thomas Troughton, Barbarian cruelty. Or, 
an accurate and impartial narrative of the unparallel’d sufferings and almost incredible hardships of 
the British captives […], 1751, 50.
103   FO 52/2, 159v. An Cornwallis schrieb er im November 1771, es sei ein Problem, dass die Kut-
sche immer noch „in the hand of Christians“ sein, CO 91/18, Brief vom 08.11.1771.
104   Bennison, Jihad (s. Anm. 28), 27.
105   Abun-Nasr, Morocco (s. Anm. 20), 208–211.
106   El Mansour, Morocco (s. Anm. 28), 14 f.; Daniel J. Schroeter, Royal Power and the Economy 
in Precolonial Morocco. Jews and the Legitimation of Foreign Trade, in: Rahma Bourquia/Susan 
Gilson Miller (Hrsg.), In the Shadow of the Sultan. Culture, Power, and Politics in Morocco. (Har-
vard Middle Eastern Monographs, Bd. 31) Cambridge, Mass. 1999, 74–102.
107   Dazu allg. Bat Yeʾor, The Dhimmi. Jews and Christians under Islam. Rutherford 1985; Mer-
cer, Palace (s. Anm. 84), 535.

Abb. 2: Beides, die stellvertretene Proskynese (durch den später in Diensten des Sultans 
stehenden Samuel Sumbal) und die Übergabe verpackter Geschenke, ließ Høst auch bild-
lich darstellen und damit als übliche Form der Ehrerbietung erkennen. Sīdī Muh

˙
ammad 

wurde hier noch auf dem Boden sitzend gezeigt, 20 Jahre später zeigte er sich stets hoch 
zu Pferde (vgl. Abb. 1), aus: Georg Høst, Efterretninger om Marokos og Fes, samlede 
der i Landene fra ao. 1760 til 1768, Kiøbenhavn, 1779, gemeinfrei.

© 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075© 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075

 S
ae

cu
lu

m
 d

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 w

w
w

.v
r-

el
ib

ra
ry

.d
e 

by
 U

ni
ve

rs
itä

ts
- 

un
d 

L
an

de
sb

ib
lio

th
ek

 M
ün

st
er

 o
n 

M
ar

ch
, 2

9 
20

23
 

Fo
r 

pe
rs

on
al

 u
se

 o
nl

y.
 



282� Saeculum 72/II (2022)

André Johannes Krischer

Ehrgeiz des Herrschers im Kampf gegen die zahlreichen Christen, die in fried-
licher und unfriedlicher Absicht kamen oder sich nicht um die Dinge scherten, 
die den Muslimen heilig waren. Auch wegen dieser Konkurrenz mit mālikī und 
ʿulamāʾ – und nicht nur wegen der Rivalität mit dem Osmanischen Reich – 
reklamierten die Sultane seit Abū l-ʿAbbās Ah

˙
mad al-Mans

˙
ūr (1549–1578–1603) 

neben dem Status des Scharifen auch den des Kalifen (h
˘
alīfa) für sich, der aller-

dings auch für zusätzlichen Erwartungsdruck sorgte.108

Die von der ʿulamāʾ vertretene Lehre getrennter Reichen der Muslime (dār 
al-Islām) und der ‚Ungläubigen‘ (dār al-kufr) entsprach schon seit der Mitte des 
16. Jahrhunderts nicht mehr der marokkanischen Realität: Es gab die europäi-
schen Enklaven Ceuta, Melilla und (bis 1684) Tanger. Zudem hatten sich zahlrei-
che Kaufleute, nicht wenige davon aus England, in den marokkanischen Hafen
städten niedergelassen.109 Die Handelsinteressen beruhten auf Gegenseitigkeit: 
Die Sultane bezogen aus England Stoffe und Luxusgüter, die Engländer wiede-
rum importierten Salpeter und vor allem Zucker.110 Sultan Ah

˙
mad al-Mans

˙
ūr 

pflegte diplomatische Beziehungen mit Königin Elisabeth. Gesandte aus Eng-
land, den Niederlanden, Frankreich, Venedig oder Spanien erhielten Audienzen 
bei den Sultanen, die ihrerseits Vertreter nach London oder Paris entsandten.111 
Nach dem Bedeutungsschwund des Karawanenhandels erwies sich zudem die 
Partizipation am atlantisch-mediterranen Handelsverkehr als essentiell – auch 
in ‚parasitärer‘ Form von Piraterie und Verschleppungen.112 Die Freilassung der 
Verschleppten wurde nicht selten durch Gesandtschaften der Europäer ausge-
handelt, bot also Anlass für Diplomatie.113 Und wenn die ʿulamāʾ keinen Handel 
mit dem dār al-kufr dulden wollte, so war der Verzicht darauf praktisch schon 
deswegen nicht möglich, weil die Sultane die für ihren jihād benötigten Feuer-
waffen aus Europa bezogen.114

Überbrückt wurde der Widerspruch zwischen religiösem Dogma und fakti-
scher Präsenz von Christen im Land dadurch, dass der jihād seit der Zeit von 
Mūlāy ʾIsmāʿīl ritualisiert und in einer Weise geführt wurde, die nicht darauf 
abzielte, diesen Kampf zu gewinnen und die ‚Ungläubigen‘ zu vertreiben, son-
dern den Sultan als energischen Herrscher, Scharifen und Kalifen in Szene zu 
setzen.115 Als solche Szenarien des jihād in Frage kamen vor allem die (schon 

108   Stephen Cory, Reviving the Islamic Caliphate in Early Modern Morocco. Farnham 2013.
109   Abun-Nasr, Morocco (s. Anm. 20), 219 f.
110   Rogers, Relations (s. Anm. 2), 8 f.
111   MacLean/Matar, Britain (s. Anm. 21), 42–78 Rogers, Relations (s. Anm. 2), 25–41; Heinsen-
Roach, Consuls (s. Anm. 19).
112   Cory, Sharīfian Rule (s. Anm. 28), 462. Da viele der gekaperten Schiffe den Routen des Drei-
eckshandels folgten, steht ‚parasitär‘ in Anführungszeichen.
113   Rogers, Relations (s. Anm. 2), 86 f.
114   Was auch dort kritisch diskutiert wurde, vgl. Cory, Sharīfian Rule (s. Anm. 28), 456 f.
115   Mercer, Palace (s. Anm. 84).

© 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075© 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075

 S
ae

cu
lu

m
 d

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 w

w
w

.v
r-

el
ib

ra
ry

.d
e 

by
 U

ni
ve

rs
itä

ts
- 

un
d 

L
an

de
sb

ib
lio

th
ek

 M
ün

st
er

 o
n 

M
ar

ch
, 2

9 
20

23
 

Fo
r 

pe
rs

on
al

 u
se

 o
nl

y.
 



Saeculum 72/II (2022)� 283

Vertragsbruch und Schikane

länger und ohnehin stattfindenden) Kaperfahrten der Korsaren116 und die wie-
derkehrenden Belagerungen der spanischen Enklaven – die aber zugleich und 
sehr profitabel mit Lebensmitteln versorgt wurden.117 Jihād wurde allerdings 
nicht exklusiv von den Herrschern praktiziert, sondern auch von den einfachen 
Untertanen, die im Land befindliche Christen bisweilen beschimpften oder ver-
einzelt mit Steinen bewarfen.118 Ein solcher „alley-way jihad“ setzte die Sultane 
unter Druck,119 sich noch intensiver als oberste Verteidiger aller Muslime und 
des Islam zu inszenieren, wollten sie nicht in den Augen von ʿulamāʾ, Rivalen 
und Untertanen als schwach erscheinen. Die Herrschaft des Sultans reichte daher 
nur so weit, wie er auch als eine politisch-religiöse Autorität anerkannt wurde, 
was umso besser gelang, je mehr sein Handeln und Verhalten gerade auch auf 
symbolisch-expressiver Ebene entsprechende Akzente setzte.

War schon die bloße Präsenz von ‚Ungläubigen‘ im Land dazu geeignet, seine 
Autorität in Frage zu stellen, so musste der Sultan reagieren, wenn die Konsuln 
als besonders exponierte ‚Ungläubige‘ religiöse Normen und sakrale Grenzen 
verletzten oder aber in einer Weise handelten, die als respektlos oder gar unbot-
mäßig gewertet werden konnte, wie dies bei Konsul Sampson der Fall war. Die 
drei Hausbesuche, die Sampson Ende 1771 und Anfang 1772 bekam, lassen sich 
daher als eine Form des direkten jihād gegen einen Diplomaten verstehen, der 
für sämtliche Ärgernisse verantwortlich gemacht wurde – vom Nichterscheinen 
beim Sultan über die Verweigerung von Geschenken, die ‚Entführung‘ der ‚heili-
gen Kutsche‘ bis hin zur Nichtbeachtung des islamischen Verbots von Weinaus-
schank und Glücksspiel. Den Konsul höchst undiplomatisch zu behandeln, ihm 
einschüchternd entgegenzutreten, Gewalt anzudrohen und unflätig zu beschimp-
fen – damit demonstrierte der Sultan auch den Einwohnern von Tetuán, wie er 
auf respektlose Christen reagierte. Die beiden K

˙
āʾids und der Sekretär Sumbal 

waren nicht bei Nacht und Nebel gekommen, sondern hatten ihre Mission in 
der Stadt durch wildes Umherreiten lautstark bekanntgemacht. Bei der endgül-
tigen Zuspitzung des Konflikts ignorierten die Marokkaner Sampsons diploma-
tische Rolle sowie die damit verbundenen Rechte und Immunitäten, stattdessen 
behandelten sie ihn wie einen unfolgsamen Untertanen. Dabei kannte man am 
Sultanshof die Feinheiten des europäischen Gesandtenrechts durchaus, wie noch 
zu sehen ist. Aber es ging darum, ihn punktuell nicht anders zu behandeln und 
zu drangsalieren wie (vermeintlich) ungehorsame Untertanen auch. Zugleich war 

116   Als jihād zur See (jihād al-bah
˙
r), vgl. Bennison, Jihad (s. Anm. 28), 26; Michael Kempe, Fluch 

der Weltmeere. Piraterie, Völkerrecht und internationale Beziehungen 1500–1900. Frankfurt a. M./
New York 2011, 245 f.
117   Um 1800 lieferten marokkanische Bäcker täglich 15 000 Brote an Ceuta, vgl. El Mansour, Mo-
rocco (s. Anm. 28), 55 f. Zum Ansehensverlust des Sultans durch eine erfolglose Belagerung Melillas 
1774 vgl. Bennison, Jihad (s. Anm. 28), 26.
118   Mercer, Palace (s. Anm. 84), 551.
119   Ebd.

© 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075© 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075

 S
ae

cu
lu

m
 d

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 w

w
w

.v
r-

el
ib

ra
ry

.d
e 

by
 U

ni
ve

rs
itä

ts
- 

un
d 

L
an

de
sb

ib
lio

th
ek

 M
ün

st
er

 o
n 

M
ar

ch
, 2

9 
20

23
 

Fo
r 

pe
rs

on
al

 u
se

 o
nl

y.
 



284� Saeculum 72/II (2022)

André Johannes Krischer

der Fokus auf Sampson eine Möglichkeit, Cornwallis aus der Verantwortung 
zu nehmen, mit dem der Sultan gute Geschäfte machte und der gegen die Über-
griffe auf den Konsul auch nichts einzuwenden hatte. Im Gegenteil, als Samp
son Ende Januar 1772 in seinem Haus festsaß, schickte der Gouverneur einen 
seiner Offiziere, Daniel Houghton, mit Geschenken zum Sultan. Ziel des Be-
suchs war aber nicht, den britischen Diplomaten aus seiner misslichen Lage zu 
befreien, sondern Houghton anstelle von Sampson als Prokonsul vorzustellen.120 
Dabei hatte man im Außenamt zu diesem Zeitpunkt über Sampsons Abberufung 
noch nicht einmal nachgedacht. Schon im Dezember 1771 hatte Cornwallis den 
Artillerieoffizier Alexander Jardine nach Marrakesch geschickt, der kleine Feld-
geschütze als Geschenk mitbrachte und die Söhne des Sultans in dessen Bedie-
nung unterwies.121 Jardine sollte auf diese Weise in eine günstige Lage versetzt 
werden, um über die Freilassung der Seeleute von der „Lark“ verhandeln. Das 
wäre eigentlich die Aufgabe des Konsuls gewesen, dessen Stellung der Gouver-
neur auf diese Weise aktiv unterminierte.

3. Wie der Sultan mit Vertragsverletzungen Botschaften vermittelte  
und dafür am Ende Botschafter bekam

Sampsons Schikanierung war ein direkter Bruch von Artikel VII des Friedens- 
und Handelsvertrags von 1760.122 Dort heißt es nämlich, ein britischer Konsul 
„shall be treated with respect […] without the least impediment, reproach, or 
affront, either in word or action“.123 Übergriffe in Wort und Tat auf einen di-
plomatischen Vertreter waren allerdings nicht der einzige Vertragsbruch, den 
sich der Sultan leistete. Vielmehr verletzte er den Vertrag in fortgesetzter Folge, 
sei es durch die Verhängung von Exportzöllen, die Schließung der Häfen für 
englische Schiffe, die Verschleppung und Nicht-Freilassung englischer Seeleute 
oder durch die Verurteilung englischer Händler nach den Regeln der sharīʿa – 
alles Vorgänge, die durch den Vertrag eigentlich ausgeschlossen sein sollten. 
Dabei aber, so meine These, waren die notorischen Vertragsverletzungen kein 
Indiz für eine mangelnde Vertrautheit mit diesem europäischen Rechtsinstru-

120   FO 91/18, Schreiben vom 22.04.1772.
121   Darüber hat Jardine später einen eigenen (und 1790 auch ins Deutsche übersetzen) Bericht ver-
fasst: Alexander Jardine, Letters from Barbary, France, Spain, Portugal. London 1788.
122   Treaty (s. Anm. 43). Bei diesem und zahlreichen anderen von Sīdī Muh

˙
ammad abgeschlossenen 

Abkommen handelte es sich nicht, wie im Osmanischen Reich, um einseitige herrscherliche Schutz-
privilegien (aman), sondern um wechselseitige Verbindlichkeiten, mit denen der marokkanische 
Sultan und sein Reich in die europäische Völkervertragsrechtspraxis einbezogen wurden. Auch die 
Regenten von Algier, Tunis und Tripoli schlossen mit den Europäern solche völkerrechtlichen Ver-
träge ab, vgl. Windler, Normen (s. Anm. 6), 174. Vgl. zu dieser europäisch-maghrebinischen Ver-
tragspraxis Caillé, Les accords (s. Anm. 43), 32–42; Ressel, Sklavenkassen (s. Anm. 16), 446–462.
123   Treaty (s. Anm. 43), Art. VII, 12.

© 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075© 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075

 S
ae

cu
lu

m
 d

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 w

w
w

.v
r-

el
ib

ra
ry

.d
e 

by
 U

ni
ve

rs
itä

ts
- 

un
d 

L
an

de
sb

ib
lio

th
ek

 M
ün

st
er

 o
n 

M
ar

ch
, 2

9 
20

23
 

Fo
r 

pe
rs

on
al

 u
se

 o
nl

y.
 



Saeculum 72/II (2022)� 285

Vertragsbruch und Schikane

ment, sondern vielmehr eine weitere Variante der Konfliktkommunikation des 
Sultans, die sich nach innen und nach außen gleichermaßen richtete.124

Während Sultan Mūlāy ʾIsmāʿīl völkerrechtlichen Verträgen noch ableh-
nend gegenüberstand, weil er damit Pflichten und Abhängigkeiten verband, die 
mit seinem Selbstbild als allmächtiger Herrscher nicht zu vereinbaren waren,125 
schloss sein Enkel Sīdī Muh

˙
ammad vor allem aus handelspolitischen Interes-

sen mit allen seefahrenden Ländern und Republiken Europas Friedens- und 
Handelsverträge ab, 1786 auch mit den Vereinigten Staaten.126 Damit hatte sich 
das Problem aber nicht erledigt, dass der Sultan durch die Verträge tatsächlich 
Handlungsfreiheiten einbüßte, die sonst als unumschränkt symbolisiert und be-
schrieben wurden. Zudem fielen die Verträge für Marokko meist nachteilig aus. 
Am marokkanischen Fall wird also deutlich, was Historiker:innen wie Saliha 
Belmessous, C. Richard Pennell oder Tristan Stein betonen: Verträge zwischen 
europäischen und außereuropäischen Herrschern konnten im 18. Jahrhundert 
als subtiles Mittel der imperialen Durchdringung fungieren oder zur Aushöh-
lung lokaler Rechtsverhältnisse beitragen.127

Besonders sinnfällig wurden die mit dem Vertrag einhergehenden Souverä-
nitätseinbußen z. B. für jene Amtsträger in den Hafenstädten, denen Sampson 
(und andere Konsuln) wiederholt arabische Kopien zukommen ließen, in denen 
bestimmte Handlungsweisen beim Einlaufen britischer Schiffe oder bezüglich 
der Behandlungen von Schiffbrüchigen vorgeschrieben wurden. Die Kenntnis 
der vertraglichen Regeln sollte, wie Sampson es bei seiner Antrittsaudienz for-
muliert hatte, lediglich Rückfragen beim Sultan „in every trifling matter“ über-
flüssig machen.128 Die Übermittlung solcher Kopien war sogar Gegenstand eines 
Vertragsartikels (Art. XXIII) und reflektiert die schlechten Erfahrungen der 
Briten mit der Vertragstreue der marokkanischen Sultane. Für die im Vertrag 
als Empfänger solcher Kopien genannten „Alcaids and officers of all the ports 

124   Zur Kulturgeschichte des Vertragsbruchs vgl. jetzt die Beiträge in Georg Jostkleigrewe (Hrsg.), 
Der Bruch des Vertrages. Die Verbindlichkeit spätmittelalterlicher Diplomatie und ihre Grenzen 
(Zeitschrift für historische Forschung Beiheft, Bd. 55). Berlin 2018.
125   Brown, Strait (s. Anm. 18), 37. Gleichwohl schloss auch dieser Sultan Verträge ab.
126   Vgl. die Auflistung bei Caillé, Les accords (s. Anm. 43), 55–59.
127   Saliha Belmessous, The Paradox of an Empire by Treaty, in: Saliha Belmessous (Hrsg.), Empire 
by Treaty. Negotiating European Expansion, 1600–1900. New York 2014, 1–18; C. Richard Pen-
nell, Treaty Law: The Extent of Consular Jurisdiction in North Africa from the Middle of the 
Seventeenth to the Middle of the Nineteenth Century, in: The Journal of North African Studies 
14, 2009, 235–256. Tristan Stein, Passes and Protection in the Making of a British Mediterranean, 
in: Journal of British Studies 54, 2015, 602–631. Zu nachteiligen Vertragklauseln vgl. F. Robert 
Hunter, Rethinking Europe’s Conquest of North Africa and the Middle East: The Opening of the 
Maghreb, 1660–1814, in: The Journal of North African Studies 4, 1999, 1–26, hier 6 f.; vgl. für den 
Zusammenhang von Verträgen und Imperienbildung auch Daniel Damler, Imperium Contrahens. 
Eine Vertragsgeschichte des spanischen Weltreichs in der Renaissance (Historische Forschungen, 
Bd. 27). Stuttgart 2008.
128   TNA, FO 56/2, 112v, Anlage zum Schreiben vom 01.10.1770, vgl. oben, S. 270.

© 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075© 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075

 S
ae

cu
lu

m
 d

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 w

w
w

.v
r-

el
ib

ra
ry

.d
e 

by
 U

ni
ve

rs
itä

ts
- 

un
d 

L
an

de
sb

ib
lio

th
ek

 M
ün

st
er

 o
n 

M
ar

ch
, 2

9 
20

23
 

Fo
r 

pe
rs

on
al

 u
se

 o
nl

y.
 



286� Saeculum 72/II (2022)

André Johannes Krischer

of the dominions of his Imperial Majesty“ war das Rückfragen beim Herrscher 
aber keine lästige Pflicht, sondern Ausdruck von Unterordnung und Gehorsam, 
weswegen die unmittelbare Orientierung an den Vertragsvorschriften wie die 
Unterwerfung des Herrschers unter ein Stück Papier erschien – ein Eindruck, 
der durch das ostentative Nichtbeachten von Vertragsbestimmungen korrigiert 
werden sollte. Wenn Milizionäre wiederum auf Befehl des Sultans einen Kon-
sul bedrängten und in sein Haus eindrangen – was nicht nur bei den britischen 
Konsuln der Fall war129 – dann konnte auch das lokale Publikum miterleben, 
dass sich ihr Herrscher nicht von völkerrechtlichen Konventionen aufhalten ließ, 
wenn es darum ging, eine (vermeintliche) Beleidigung zu bestrafen. Auch die 
abwegige Ernennung von britischen Konsuln war ein sinnfälliger Verstoß gegen 
völkerrechliche Konventionen, durch den er zudem englische barbary traders 
wie Adams oder Hosier an sich band – oder ins Unglück stürzte.

Ein anderes Beispiel: Im Vertrag wurde zwar keine Aufenthaltserlaubnis für 
britische Händler – also ‚Ungläubige‘ – in Marokko vereinbart. Doch deren Prä-
senz im Land wurde vertragsseitig stets vorausgesetzt, wenn diese unter konsu-
larischen Schutz gestellt wurden.130 Während Sīdī Muh

˙
ammad Christen bewusst 

keinen Schutzstatus (dhimma) gewährte, wurde dieser durch das bilaterale Ab-
kommen faktisch geschaffen. Bemerkenswert ist, dass sich dieser Schutz auch 
auf Inhaber eines Admiralitätspasses bezog, also auf spanischstämmige Gibral-
tarer und Menorquiner oder auf Genuesen, die laut Vertrag allesamt als „Eng-
lish natural Subjects“ angesehen wurden.131 Die Vergabe solcher Pässe durch die 
Behörden in Gibraltar und Menorca erfolgte überaus großzügig.132 Dabei hat-
ten die Marokkaner schon seit den 1720er-Jahren auf der Übereinstimmung von 
Passnationalität und Ethnizität bestanden.133 Wenn nun gerade solche Seeleute 
im Schmuggel aktiv waren und sich im Fall ihrer Festsetzung durch marokka-
nische Chargen mit ihrem Pass aus der Affäre ziehen wollten, dann schadete 
dem Sultan dieses Verhalten nicht nur ökonomisch, sondern verletzte ihn auch 
in seiner Ehre.134 Diese Schattenwirtschaft, die von Gibraltars Gouverneuren 
eher nachlässig verfolgt, wenn nicht gar geduldet wurde,135 führte immer wie-
der die Grenzen seiner Macht gegenüber den ‚Ungläubigen‘ im eigenen Reich 

129   Chénier berichtete im November 1771 über die Heimsuchung des spanischen Konsuls in 
Larache, Grillon, Correspondance (s. Anm. 73), 217 f.
130   Treaty (s. Anm. 43), Art. IX, XV.
131   Ebd., Art. XI.
132   Stein, Passes (s. Anm. 127), 613, 621.
133   Anderson, Barbary States (s. Anm. 29), 100; Stein, Passes (s. Anm. 127), 622.
134   1768 bezifferte der Sultan den Schaden allein durch den Schmuggler „Merry John“ oder „Mara
jan“ auf 9 000 Mexikanische Dollar, vgl. TNA CO 91/16, Schreiben des Sultans vom 2.11.1768. 
Ohne Zweifel wurden solche Schmuggelskandale von marokkanischer Seite auch ‚erfunden‘, um 
Ersatz für entgangene Zölle reklamieren zu können.
135   Schmuggel war für die Versorgung Gibraltars unverzichtbar, so Stein, Passes (s. Anm. 127), 623.

© 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075© 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075

 S
ae

cu
lu

m
 d

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 w

w
w

.v
r-

el
ib

ra
ry

.d
e 

by
 U

ni
ve

rs
itä

ts
- 

un
d 

L
an

de
sb

ib
lio

th
ek

 M
ün

st
er

 o
n 

M
ar

ch
, 2

9 
20

23
 

Fo
r 

pe
rs

on
al

 u
se

 o
nl

y.
 



Saeculum 72/II (2022)� 287

Vertragsbruch und Schikane

vor Augen. Gleiches galt für den betrunkenen Totschläger aus Genua, der ohne 
seinen britischen Pass wohl vor einen qād

˙
ī‎ gekommen wäre.136

Doch so wenig sich der Sultan von Schmugglern und ihren Tricks übervor-
teilen lassen wollte: Gewisse Graubereiche des einträglichen Küstenhandels war 
er bereit hinzunehmen – solange diese nicht zur Skandalisierung gereichten. Das 
betraf sogar den Weinausschank, wozu Sīdī Muh

˙
ammad Sampson Anfang De-

zember 1771 mitteilen ließ, „that if the Patrons, Sailors and others from Gibraltar 
want a Place of entertainment, they should have it at my [d. i. Sampson, A. K.] 
house“. Hier fühlte sich aber Sampson in seiner Ehre angegriffen und antwor-
tete, er sei doch Konsul und kein Wirt.137 Trotz des Erstarkens fundamentalis-
tischer Bruderschaften im letzten Drittel des 18. Jahrhunderts war ein Sultan, 
der einen solchen Schleichweg anbot, vermutlich kein „proto-salafist“.138 Jihād 
war Teil seiner Herrschaftsstrategien, nicht unmittelbarer Ausdruck persön
licher religiöser Überzeugungen. Dennoch ließen sich bei der Rolle des Sultans 
politische und religiöse Dimensionen nicht voneinander trennen. Er war immer 
auch, wie Chénier es formulierte, „Anführer der Gläubigen“ („Commandant 
des fidèles“).139 Unter gewissen Umständen stützten ihn die religiösen Dimen-
sionen seiner Rolle auch politisch (und umgekehrt). Seinen laxen Umgang mit 
den Verträgen erklärte Sīdī Muh

˙
ammad daher auch mit Verweis auf die Über-

legenheit des Islam: Demnach hielten sich nur christliche Herrscher sklavisch 
an ihr Wort.140

Dennoch ging es Sīdī Muh
˙
ammad nicht darum, aus den Vertragsbeziehungen 

mit den ‚Ungläubigen‘ auszubrechen, ganz im Gegenteil. Im Sinne der eingangs 
zitierten Konflikttheorie intensivierte vielmehr jeder (kalkulierte) Vertragsver-
stoß die Interaktionen zwischen Sultan und Europäern: Es wurden dann Briefe 
geschrieben oder Gesandte und Geschenke geschickt. Erschien die Situation 
als besonders verfahren und waren die Gesandten vor Ort selbst in die Kon-
flikte verstrickt, mussten neue Friedens- und Freundschaftsverträge ausgehan-
delt werden, zu deren Abschluss nicht bloß ein Konsul, sondern ein Botschafter 
anreiste wie etwa 1760 (Mark Milbank), 1763 (Archibald Cleveland) und 1783 
(Roger Curtis). Während die Verträge auf der einen Seite die Macht des Sul-
tans perforierten, implizierten und intensivierten sie auf der anderen Seite aber 
auch seine Integration und die seiner Nachfolger in die europäisch-atlantische 
Völkerrechtspraxis. Erfolgten die Schikanen gegen einen Diplomaten zudem als 

136   So Sampsons Vermutung in seinem Brief an das Außenamt vom 16.11.1772, TNA, FO 52/2, 
188 f.
137   TNA, FO 52/a, Schreiben Sampsons an den Sultan vom 04.12.1771, 196v.
138   Harrak, State (s. Anm. 81), 378.
139   Louis de Chénier, Recherches Historiques Sur Les Maures Et Histoire De L’Empire De Ma-
roc. Tome Troisieme. Paris 1787, 256.
140   So wollte ihn zumindest Chénier verstanden haben: „Me prends-tu pour un infidèle […] pour 
être esclave de ma parole?“, ebd., 165.

© 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075© 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075

 S
ae

cu
lu

m
 d

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 w

w
w

.v
r-

el
ib

ra
ry

.d
e 

by
 U

ni
ve

rs
itä

ts
- 

un
d 

L
an

de
sb

ib
lio

th
ek

 M
ün

st
er

 o
n 

M
ar

ch
, 2

9 
20

23
 

Fo
r 

pe
rs

on
al

 u
se

 o
nl

y.
 



288� Saeculum 72/II (2022)

André Johannes Krischer

Reaktion auf ein als Zumutung erachtetes Fehlverhalten, zeigte sich der Sultan 
bei den Vertragsbrüchen fast immer in der Position des Agierenden. Die daraus 
entstehenden Konflikte unterlagen einer Dynamik von Provokation, Eskalation 
und Beilegung, die von ihm in Gang gesetzt wurde.

Doch unabhängig davon, ob die Verstöße vom Sultan ausgingen oder erlit-
ten wurden: Fast immer boten sie ihm Gelegenheiten zur Inszenierung seiner 
Autorität und warfen obendrein noch ökonomische und symbolische Profite 
ab – nicht nur in Form von wertvollen Geschenken, sondern auch von hoch-
rangigen Gesandtschaften und neuen Verträgen. Im Unterschied zum osmani-
schen Reich war man sich im höfischen Umfeld des Sultans über die Signifikanz 
eines Botschafterbesuchs, mit der in Europa die Anerkennung als Souverän zum 
Ausdruck gebracht wurde, sehr wohl bewusst.141 Entsprechend opulent fielen 
die Empfänge für die (Sonder-)Botschafter Milbank, Cleveland und Curtis aus.142 
Aber auch die Vertragsabschlüsse selbst dokumentierten für den Sultan Zugehö-
rigkeit zum Kreis der Souveräne. Dementsprechend bat Sīdī Muh

˙
ammad Bot-

schafter Curtis 1783, dafür Sorge zu tragen, dass über den erneuerten Vertrag 
sowie den ehrenvollen Empfang des Botschafters in den englischen Zeitungen 
berichtet werde.143

Schluss: Konflikte als Medium der interkulturellen Diplomatie

Während europäische Diplomaten Sultan Sīdī Muh
˙
ammad als ausgemachten 

Despoten wahrnahmen und sein Verhalten auf mangelnde Affektkontrolle zu-
rückführten, folgte es tatsächlich einer spezifischen sozialen Logik: Es handelte 
sich um expressive Reaktion auf ein Tun und Lassen der Konsuln oder der von 
ihnen vertretenen Länder, das dazu geeignet war, die politische und religiöse 
Autorität des Sultans in Frage zu stellen. Bei dieser Art von herrschaftlicher 
Performanz auf der Basis von Gewalt und Gewaltandrohungen orientierte sich 

141   Grundlegend zu dieser Anerkennungspraxis Barbara Stollberg-Rilinger, Höfische Öffentlichkeit. 
Zur zeremoniellen Selbstdarstellung des brandenburgischen Hofes vor dem europäischen Publikum, 
in: Forschungen zur brandenburgischen und preußischen Geschichte 7, 1997, 145–176. Zum west-
europäischen Botschafterkonzept und dem damit zusammenhängenden Repräsentationsverständnis 
vgl. ferner André Krischer, Das Gesandtschaftswesen und das vormoderne Völkerrecht, in: Michael 
Jucker (Hrsg.), Rechtsformen internationaler Politik (Zeitschrift für Historische Forschung: Bei-
heft, Bd. 45) Berlin 2011, 197–239. Die Position, dass dieses Konzept in der osmanischen Diploma-
tie keine Rolle spielte, womöglich sogar unbekannt war, vertritt überzeugend Kühnel, Westeuropa 
(s. Anm. 6), 272. Die Vertrautheit damit im Marokko zeigte sich nicht nur daran, dass man selbst 
Gesandte mit und ohne Botschafterrang entsandte, vgl. FO 52/4, 36, sondern auch an der besonde-
ren Behandlung der Botschafter Cleveland und Curtis, vgl. SP 42/101 und FO 52/5.
142   Zu Milbank und Cleveland vgl. Rogers, Relations (s. Anm. 2); zu Curtis FO 52/5, Schreiben 
Curtis’ vom 14.06.1783.
143   FO 52/5, 37.

© 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075© 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075

 S
ae

cu
lu

m
 d

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 w

w
w

.v
r-

el
ib

ra
ry

.d
e 

by
 U

ni
ve

rs
itä

ts
- 

un
d 

L
an

de
sb

ib
lio

th
ek

 M
ün

st
er

 o
n 

M
ar

ch
, 2

9 
20

23
 

Fo
r 

pe
rs

on
al

 u
se

 o
nl

y.
 



Saeculum 72/II (2022)� 289

Vertragsbruch und Schikane

der Sultan an lokalen Beobachtern, wozu die Rechts- und Religionsgelehrten 
ebenso gehörten wie Magnaten, Amtsträger und selbst die einfachen Untertanen, 
die die Schikanierung der europäischen Diplomaten miterleben und als weitere 
Variante des herrscherlichen jihād lesen konnten.144

Um einen muslimisch-christlichen „Clash of Civilizations“ handelte es sich 
dabei aber nicht, denn die Konflikte verliefen keineswegs trennscharf zwischen 
‚Christen‘ und ‚Muslimen‘. Es gab Konflikte zwischen den Konsuln und dem 
Sultan, aber genauso auch unter den verschiedenen Europäern und unter den 
(ethnisch diversen) Marokkanern. Der Sultan stützte sich in seinen auswärtigen 
Angelegenheiten nicht nur auf jüdische Sekretäre, sondern auch auf Renegaten 
oder britische Kaufleute, die wiederum aus Opportunismus gegen den eigenen 
Konsul intrigierten – aber trotzdem auch zu Betroffenen von sultanischer Ge-
walt werden konnten. Als konfliktverschärfend erwies sich zudem die Rolle der 
Gouverneure von Gibraltar, die die vom Londoner Außenamt bestellte Konsuln 
vielfach für untauglich hielten und aktiv daran mitwirkten, deren Position zu 
unterminieren, um sie mit Offizieren zu ersetzen – die sich allerdings genauso 
ausweglos in Konflikte verstricken konnten wie ihre zivilen Kollegen.

Vor dem Hintergrund solcher Figurationen lässt sich das Scheitern des Kon-
suls Sampson und seiner Kollegen nicht als individuelles Versagen erklären. Zu-
dem hatte das Außenamt durch das Desinteresse an der zügigen Überstellung 
der Kanonen-Geschenke und der reparierten Kutschen, aber auch durch un-
zureichende Besoldung und das daraus resultierende Unvermögen, die im ma-
rokkanischen Kontext unverzichtbaren Geschenke kaufen zu können, einen er-
heblichen Anteil am Misslingen von Sampsons Mission. Seine in den Berichten 
erhobenen Klagen über Geldsorgen waren ebenso wenig ‚bloße Rhetorik‘ wie 
seine wiederholt artikulierte Furcht vor Misshandlungen. Zusammengenommen 
handelte es sich beim Fall Sampson (oder ähnlich beim Fall anderer Konsuln) 
um eine komplexe, über unterschiedliche Medien (Briefe, mündliche Berichte, 
falsche Geschenke) vermittelte Konfliktkonstellation, an der verschiedene Ak-
teure an wechselnden Orten und zu wechselnden Zeiten beteiligt waren.

Die Schikanierung der Konsuln reihte sich aber auch ein in die zahlreichen 
Vertragsbrüche des Sultans Sīdī Muh

˙
ammad, die als Souveränitätsgesten sowohl 

an das lokale Publikum als auch an die europäische Fürstengesellschaft gerich-
tet waren. Diese Gesten dienten zur Bearbeitung der widersprüchlichen Lage, 
dass vom Sultan als šarīf und h

˘
alīfa erwartet wurde, dass er sein Reich gegen die 

Christen abschottete und verteidigte, dieses Reich aber zugleich auf vielfältige 
und vor allem auch vertragliche Weise mit der Welt der ‚Ungläubigen‘ verfloch-

144   Das lokale Publikum – ob man von Öffentlichkeit sprechen kann, wäre noch zu diskutieren – 
spielte in den Forschungen zur interkulturellen Diplomatie bislang kaum eine Rolle. Betont wurde 
v. a. die höfische Öffentlichkeit Europas als Adressat von Präzedenzkonflikten zwischen westeuro-
päischen Diplomaten in Istanbul, vgl. Vogel, Marquis (s. Anm. 3).

© 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075© 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075

 S
ae

cu
lu

m
 d

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 w

w
w

.v
r-

el
ib

ra
ry

.d
e 

by
 U

ni
ve

rs
itä

ts
- 

un
d 

L
an

de
sb

ib
lio

th
ek

 M
ün

st
er

 o
n 

M
ar

ch
, 2

9 
20

23
 

Fo
r 

pe
rs

on
al

 u
se

 o
nl

y.
 



290� Saeculum 72/II (2022)

André Johannes Krischer

ten war. Genau besehen waren die Schikanen gegen Konsuln die einzige Form 
eines expressiven und exemplarischen jihād, bei der überhaupt noch Prestige zu 
gewinnen war: Die wiederholten Belagerungen der spanischen Enklave Ceuta 
scheiterten meist kläglich, Kaperfahrten als jihād zur See (jihād al-bah

˙
r) wurden 

nach 1760 unterlassen. Die Drangsalierungen, die auch Sampsons Vorgänger und 
Nachfolger sowie Kollegen aus anderen europäischen Staaten zu erdulden hat-
ten, eigneten sich in besonderer Weise, um herrscherliche Tatkraft zu demonst-
rieren: Die Konsuln waren exponierte und lokal bekannte Vertreter christlicher 
Mächte. Übergriffe auf diese Akteure sorgten für Aufsehen und vollzogen sich 
als ein „soziales Drama“ (Victor Turner) in mehreren Akten: von der physi-
schen und/oder verbalen Attacke über die daraus resultierende Beziehungskrise 
(mit dem Konsul oder seinem Staat) bis hin zu Versuchen der Konfliktbeilegung 
durch Abberufung des durchgefallenen Konsuls, Geschenke, Vertragserneue-
rungen, Botschaftermissionen, gefolgt von der Berufung eines neuen ständigen 
Vertreters. Wenn die Autorität des Sultans auf einer erfolgreichen Politik der 
Sichtbarkeit beruhte, dann war die Präsenz von Konsuln dafür sogar eine will-
kommene Voraussetzung, weil ihre mit der reinen islamischen Lehre oder dem 
Idealbild eines Sultans vielfach nicht zu vereinbarenden Praktiken den Anlass 
für machtvolle Gesten und Performanzen lieferten.

Von den Europäern stets als frustrierend wahrgenommen, zielten Schikanie-
rungen und andere Vertragsbrüche nicht auf die Loslösung aus der europäischen 
Völkerrechtspraxis. Vielmehr nötigte das kalkulierte Konflikthandeln des Sultans 
Sīdī Muh

˙
ammad, das von seinen Nachfolgern fortgeführt wurde, die Europäer 

zu diplomatischen Anstrengungen, die letztlich zu einer Vertiefung der marok-
kanischen Außenbeziehungen mit der ‚christlichen‘ Fürstengesellschaft führte. 
Ohne Frage zielte das Konfliktkalkül des Sultans auch auf Geschenke und an-
dere materielle Zuwendungen, die Briten und andere Europäer ab einem gewis-
sen Punkt zur Besänftigung investierten. Aber schon deren Überbringung ging 
einher mit Zeichen der Anerkennung als Souverän: mit dem zeremoniellen Emp-
fang eines Gesandten, der wechselseitigen Versicherung von Wertschätzung und 
der Erneuerung oder Erweiterung von Verträgen. Solche aus Konflikten resul-
tierenden Interaktionen erschöpften sich durchaus nicht im Symbolischen: Am 
Ende des 18. Jahrhunderts war Marokko durch Gesandte, Verträge und sogar 
ein eigenes Konsulat in Gibraltar eng in die europäisch-atlantischen Außenbe-
ziehungen einbezogen, und dieser Umstand sicherte auch sein politisches Über-
leben in der Staatenwelt des 19. Jahrhunderts.145

Der Preis für die Konflikt-Diplomatie war allerdings die Stereotypisierung der 
marokkanischen Herrscher als Despoten. Dieser Zuschreibungsmacht der Euro-
päer, getragen von ihrer Druckpublizistik, hatte man im Maghreb nichts ent-
gegenzusetzen. Die Markierung als Despotie trug auch dazu bei, dass Marokko 

145   Zum marokkanischen Konsulat in Gibraltar vgl. Brown, Strait (s. Anm. 18), 95–120.

© 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075© 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075

 S
ae

cu
lu

m
 d

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 w

w
w

.v
r-

el
ib

ra
ry

.d
e 

by
 U

ni
ve

rs
itä

ts
- 

un
d 

L
an

de
sb

ib
lio

th
ek

 M
ün

st
er

 o
n 

M
ar

ch
, 2

9 
20

23
 

Fo
r 

pe
rs

on
al

 u
se

 o
nl

y.
 



Saeculum 72/II (2022)� 291

Vertragsbruch und Schikane

nach 1800 von Europäern und US-Amerikanern immer weniger zur ‚zivilisierten 
Welt‘ gezählt wurde. Diese diskursive Ausgrenzung setzte sich damit fort, dass 
die Herrscher erst nach 1800 vermehrt als Sultane bezeichnet wurden, und nicht 
mehr, im Sinne eines „inklusiven Eurozentrismus“, als „Emperor“ („Empereur“, 
„Kaiser“, „Kajser“) wie im 18. Jahrhundert.146 Die wirtschaftliche und technische 
Rückständigkeit im Vergleich mit Europa wurde sogar von den Marokkanern 
selbst wahrgenommen.147 Dennoch wurde Marokko in dieser Sattelzeit der Di-
plomatie nicht in der gleichen Weise zum bloßen Spielball imperialer und ko-
lonialer Politik degradiert wie seine nordafrikanischen Nachbarn: Als im Juni 
1830 die französische Invasion von Algerien begann, hatte man in Marokko 
gerade erst mit allen zeremoniellen Ehren den neuen britischen Generalkonsul 
Drummond-Hay empfangen.148 Diese noch bis zum Ende des 19. Jahrhunderts 
andauernde Integration in die Völkerrechtspraxis hatten sich die marokkani-
schen Sultane seit Sīdī Muh

˙
ammad im Wortsinn erstritten.

146   Christian Windler, Interkulturelle Diplomatie in der Sattelzeit. Vom inklusiven Eurozentris-
mus zur „zivilisierenden“ Ausgrenzung, in: von Thiessen/ders., Akteure (s. Anm. 16), 445–470. 
Die Unterscheidung zwischen einem inklusiven Eurozentrismus des 18. und einem exklusiven des 
19. Jahrhunderts stammt von Osterhammel, Entzauberung (s. Anm. 77), 63.
147   Miller, Modern Morocco (s. Anm. 28), 21–33.
148   Rogers, Relations (s. Anm. 2), 140 f. Dessen Sohn John übte freilich in seiner langen Amtszeit 
(1845–1886) als Generalkonsul einen ähnlichen, pro-britischen Einfluss auf die Sultane aus wie die 
Residenten der East India Company auf die indischen Fürsten, vgl. Khalid Ben Srhir, Britain and 
Morocco During the Embassy of John Drummond Hay. London 2004.

© 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075© 2023 Böhlau, ISSN 2194-4075

 S
ae

cu
lu

m
 d

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 w

w
w

.v
r-

el
ib

ra
ry

.d
e 

by
 U

ni
ve

rs
itä

ts
- 

un
d 

L
an

de
sb

ib
lio

th
ek

 M
ün

st
er

 o
n 

M
ar

ch
, 2

9 
20

23
 

Fo
r 

pe
rs

on
al

 u
se

 o
nl

y.
 




